
DOI:10.17951/we.2018.4.2.27. | �  Wschód Europy • Восток Европы • East of Europe vol 4, 2 / 2018

Konrad Pawłowski
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4095-5963  
Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie

Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości 
w stosunkach międzynarodowych

Nie ulega wątpliwości, że pojęcie kultury stanowi jedno z podstawowych w na-
ukach społecznych, które w najszerszym ujęciu są właśnie naukami o kulturze. 
Tymczasem z uwagi na szeroki i podlegający ewolucji zakres przedmiotowy po-

jęcie kultury pozostaje faktycznie trudne do jednoznacznego zdefiniowania, ponieważ 
dotyczy ono niemal każdego aspektu życia człowieka. Fakt ten skłania do mniej lub 
bardziej uzasadnionych twierdzeń na temat determinizmu kulturowego, warunkujące-
go i przenikającego wszystkie dziedziny życia indywidualnego i społecznego oraz wy-
wierającego wpływ na formy organizacji społecznej i politycznej wspólnot ludzkich1.

I. Kultura jako czynnik konstytuujący państwowości 
W najszerszym znaczeniu kulturę można zdefiniować jako zintegrowaną i złożoną ca-
łość zobiektywizowanych elementów dorobku społecznego, wytworzoną w procesie in-
terakcji społecznej i wspólną dla członków danego społeczeństwa. Tak określona kul-
tura stanowi wynik historycznego rozwoju danej grupy społecznej i jest przekazywana 
w ramach tej grupy w procesie socjalizacji. Obejmuje ona trwałe i wspólne dla człon-
ków danej grupy społecznej uznane, akceptowane i pożądane społecznie wzory zacho-
wań, tworzące obowiązujący w ramach danej grupy społecznej normatywny porządek 
kulturowy, np. role i postawy społeczne, prawo stanowione i zwyczajowe, inne normy 
społeczne, np. normy religijne, etyczne i obyczajowe (nakazy, zakazy, tabu, podział na 
sferę sacrum i profanum itd.), normy dotyczące aktywności politycznej, zasady spra-
wiedliwości i słuszności, sposoby myślenia i odczuwania, wreszcie społecznie uznane 
wartości, rytuały, obrzędy, zwyczaje i tradycje2.

1	 M. Kłoskowska, Kultura masowa, Warszawa 1983, s. 9–77.
2	 Ibidem, s. 3–68; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część druga, Warszawa 1981, s. 481–787; 

F. Fukuyama, Historia ładu politycznego. Od czasów przedludzkich do rewolucji francuskiej, Poznań 
2012, s. 493–583. 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski28

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

Pojęcie kultury obejmuje również charakteryzujące się dostrzegalną prawidło-
wością i  regularnością faktyczne zachowania społeczne (zarówno zachowania jawne 
i uświadomione, jak i nieuświadomione i ukryte, odzwierciadlające charakterystyczny 
dla danej grupy społecznej styl życia, czynności społeczne, system władzy itp.). Obej-
muje także materialne i  niematerialne wytwory działalności członków danej grupy 
społecznej, jak przedmioty użytkowe, dzieła sztuki (np. literaturę, architekturę, filozo-
fię, malarstwo), osiągnięcia naukowe i techniczne, system edukacji, ubiór, przyzwycza-
jenia kulinarne, folklor, język, sposoby komunikacji, koncepcje Boga, społeczeństwa 
i  człowieka, systemy ideologiczne (np. religijne, filozoficzne i  polityczne), obyczaje, 
skłonności, nawyki, styl życia, kanony estetyczne, systemy znaczeń, klasyfikacji, nar-
racji i interpretacji (np. pojęcie dobra i zła, piękna i brzydoty, czystości i nieczystości), 
pamięć zbiorową, alegorie, mity i symbole narodowe itd.3 

Kultura pozostaje sposobem organizacji życia zbiorowego, który niesie ze sobą 
wiele istotnych ograniczeń dla biologicznej natury człowieka, dodatkowo wpływa na 
percepcję otaczającego świata (tworzy narracje kulturowe), kształtuje profil psychiczny 
i  świadomość jednostek oraz całych grup społecznych, a  także implikuje utrwalanie 
i przekazywane z pokolenia na pokolenie poczucie tożsamości i wspólnotowości. Toż-
samość ta pozostaje zobiektywizowana w postawach, zachowaniach i wytworach oraz 
posiada cechy swoiste, które czynią daną grupę jakościowo odrębną od innych grup 
społecznych. Jednocześnie kultura ma charakter racjonalny i funkcjonalny, pozwala na 
adaptację do istniejącego środowiska społecznego oraz służy zaspokojeniu potrzeb jed-
nostkowych i grupowych (m.in. potrzeb reprodukcyjnych, bezpieczeństwa i rozwoju), 
które to potrzeby również wytwarza, kształtuje i warunkuje4. 

II. Państwowotwórcza rola kultury 
Zaliczenie kultury do kryteriów państwowości z formalnoprawnego punktu widzenia 
pozostaje działaniem zbędnym, a nawet kontrowersyjnym. Mimo to uznanie kultury za 
nietradycyjne, czy też niematerialne kryterium państwowości wydaje się jednak uza-
sadnione. Formalnoprawna analiza państwa zwykle pomija bowiem dość istotny fakt, 
iż będące strukturą ontologiczno-funkcjonalną państwo jest syntezą wielu wzajemnie 
warunkujących się elementów – terytorium, ludności, organizacji politycznej, uznania, 
podmiotowości międzynarodowej, suwerenności, gospodarki oraz specyficznych dla 
każdego z państw uwarunkowań kulturowych, które w istocie wpływają na pozostałe 
kryteria państwowości i warunkują m.in. kształt systemu politycznego czy organizacji 

3	 M. Kłoskowska, op. cit., s. 29–33; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej, Część pierwsza, Warszawa 
1981, s. 240–448; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 56–57; G. Michałowska, Bezpie-
czeństwo kulturowe w warunkach globalizacji procesów społecznych, [w:] Bezpieczeństwo narodowe 
i międzynarodowe u schyłku XX wieku, red. D.B. Bobrow, E. Haliżak, R. Zięba, Warszawa 1997, s. 131; 
A. Carty, Scandinavian Realism and Phenomenological Approaches to Statehood and General Custom 
in International Law, „European Journal of International Law” 2003, vol. 14, nr 4, s. 820–821.

4	 M. Kłoskowska, op. cit., s. 39–77; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część druga..., s. 694–725; 
A. Carty, op. cit., s. 820; S. Sur, Stosunki międzynarodowe, Warszawa 2012, s. 212. 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



29Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

społecznej. Faktycznie trudno zaprzeczyć, że obok tradycyjnych wymiarów państwo-
wości, tj. wymiaru terytorialnego, politycznego, społecznego i prawnomiędzynarodo-
wego, państwo tworzą również wymiary nietradycyjne, tj. wymiar ekonomiczny i kul-
turowy, a więc niejednokrotnie mniej uchwytne, ale równie ważne zjawiska i procesy 
kulturowe5. 

Charakterystyczną rzeczą jest to, że wiele definicji państwa uwzględnia szeroko 
rozumiany element kulturowy. Państwo jest zatem określane jako zjawisko społecz-
no-historyczne, konstrukt społeczno-psychologiczny, ukształtowana na podstawie 
kulturowej grupa celowa, istniejąca w czasie i przestrzeni swoista forma historyczna, 
forma organizacji narodu, zorganizowany system normatywny, hierarchia pozycji, 
ról, struktur, norm i wartości, zorganizowana wspólnota ludzi będąca produktem ich 
rozwoju historycznego, wytwór rozwoju społeczeństw, wyraz świadomości społecznej, 
wspólnota polityczna, instrument realizacji określonych koncepcji politycznych, wy-
raz określonej wspólnoty kulturowej, upodmiotowienie ludu lub narodu, wspólnota 
polityczno-kulturowa, wspólnota kulturowa, wspólnota wartości, wspólnota moralna, 
instrument realizacji określonych wartości grupowych (np. bezpieczeństwa, sprawie-
dliwości czy rozwoju), egzemplifikacja narodu oraz gwarant jego istnienia, ukorono-
wanie narodu, wyraz kulturowej tożsamości mieszkańców, organ woli narodu, forma 
organizacji narodu, „przestrzeń” kulturowa, świadoma wspólnota polityczna o unikal-
nej tożsamości itd. Należy również wyraźnie podkreślić, iż dominujący obecnie model 
państwa narodowego definiuje państwo przez spajający i określający daną grupę spo-
łeczną czynnik kulturowy6. 

Powyższe definicje zdają się wskazywać, iż kultura pozostaje najszerszym kontekstem 
warunkującym funkcjonowanie pozostałych elementów państwowości. Słuszne wydaje 
się więc stwierdzenie, że właściwa i pełna analiza zjawiska państwowości nie może pomi-
jać jej wymiaru kulturowego, który pozostaje nieodłącznym elementem funkcjonowania 
życia społecznego na poziomie jednostek, grup społecznych, narodów i państw. 

Co więcej, istnieją powody, by sądzić, że kultura pozostaje jednym z czynników, 
który przyczynił się do powstania samej instytucji państwa7. Wyraźnie podkreśla tę 
tezę Francis Fukuyama, który uważa za bardzo prawdopodobne, że „idee religijne 
odegrały istotną rolę w formowaniu się pierwszych państw, mogły bowiem skutecznie 
uprawomocnić wprowadzenie hierarchii i utratę wolności, jaką cieszyły się społeczeń-
stwa plemienne. Max Weber odróżniał władzę, którą nazywał c h a r y z m a t y c z n ą , 
od jej tradycjonalnych i  nowoczesno-racjonalnych odmian. Greckie słowo charisma 

5	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 50–191; F. Fukuyama, Historia ładu 
politycznego..., s. 70–114; A. Carty, op. cit., s. 820. 

6	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 41–449; F. Fukuyama, Historia ładu po-
litycznego..., s. 114–264; W. Lamentowicz, Państwo współczesne, Warszawa 1996, s. 8–32; A. Carty, 
op. cit., s. 820–830; S. Sur, op. cit., s. 192–213; R. Jackson, Suwerenność. Ewolucja idei, Warszawa 
2011, s. 93–94.

7	 F. Fukuyama, Budowanie państwa. Władza i ład międzynarodowy w XXI wieku, Poznań 2005, 
s. 47–114; idem, Historia ładu politycznego..., s. 114.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski30

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

oznacza »obdarzony darem boskim«; charyzmatyczny przywódca sprawuje władzę nie 
dlatego, że inni członkowie plemienia wybrali go ze względu na jego zdolności przy-
wódcze, ale dlatego, że uchodzi za wybrańca boga. Władza religijna i siła wojskowa idą 
ramię w ramię. Autorytet religijny pozwala przywódcy konkretnego plemienia rozwią-
zać problem zjednoczenia grupy autonomicznych plemion w celu podjęcia zbiorowych 
działań na wielką skalę. W znacznie większym stopniu niż interes ekonomiczny autory-
tet religijny jest w stanie wyjaśnić, dlaczego wolni członkowie plemienia zgadzają się na 
stałe przekazać władzę konkretnej osobie oraz jej grupie krewniaczej. Przywódca może 
dalej wykorzystać ów autorytet do stworzenia scentralizowanej machiny wojskowej, 
która ujarzmi krnąbrne plemiona, a  także zapewni wewnętrzny pokój i  bezpieczeń-
stwo, które z kolei, na zasadzie dodatniego sprzężenia zwrotnego, umocnią religijną 
władzę przywódcy. Jedyny problem tkwi w tym, że potrzebna jest do tego nowa for-
ma religii, niepodlegająca ograniczeniom co do skali, właściwym kultowi przodków 
i innego rodzaju partykularystycznym wierzeniom”8. Powyższe twierdzenia uprawniają 
zatem do wniosku, że ukształtowana na pewnym etapie rozwoju ludzkości instytucja 
państwa stanowi w swej istocie naturalną wyższą formę rozwoju cywilizacyjnego, lo-
giczne rozwinięcie przedpaństwowych stosunków społecznych czy też przeniesienie 
ich na kolejny poziom rozwoju. Można zatem powiedzieć, że prowadzący do powstania 
pierwszych państw rozwój kultury wiązał się ze zmianą sposobu organizacji społeczno-
-politycznej, którą to zmianę generował, uzasadniał i umacniał9.

Historia stosunków międzynarodowych pokazuje również, że czynniki kulturowe 
wielokrotnie wywarły wpływ na formowanie się państw i ich rozwój społeczno-poli-
tyczny. Jakkolwiek upolitycznienie i  instrumentalne wykorzystywanie kwestii kultu-
rowych pozostaje nieodłącznym elementem stosunków międzynarodowych, pozostaje 
także faktem, że właśnie narodziny islamu doprowadziły do zjednoczenia w VI w. n.e. 
plemion zamieszkujących Półwysep Arabski i stworzenia silnego regionalnego organiz- 
mu politycznego opartego na podstawie religijnej. Uwarunkowania polityczno-religij-
ne były także jednym z powodów wojen religijnych w Europie w XVI–XVII w., które 
doprowadziły do ukonstytuowania się współczesnego modelu państwa narodowego. 
Wspólna kultura była również podstawą procesów integracji politycznej prowadzących 
w drugiej połowie XIX w. do integracji samodzielnych miast, księstw i królestw oraz 
powstania zjednoczonych Włoch i Niemiec, zaś na początku XX w. doprowadziła do 
odrodzenia niepodległej Polski, która odbudowała swą państwowość mimo podzia-
łu terytorium państwowego między trzy państwa zaborcze oraz wynikających z tego 
faktu daleko posuniętych różnic administracyjno-prawnych i ekonomicznych, powo-
dujących czasem opinie o  niemożności odbudowy państwa polskiego. Jednocześnie 
trudno zaprzeczyć, że czynniki kulturowe były nie tylko przyczyną powstawania, ale 
również jednym z bodźców rozpadu i upadku wielu państw, zwłaszcza zaś państw fede-
racyjnych i wielonarodowych, czego potwierdzeniem pozostaje rozpad państwowości 

8	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 108–109.
9	 Ibidem, s. 81–82.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



31Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

Austro-Węgier, ZSRR, Jugosławii i Czechosłowacji. Historia tych państw pokazuje do-
bitnie, że czynniki kulturowe od zawsze stanowiły naturalne podłoże dla aktów secesji 
i działań irredentystycznych, zagrażających terytorialnej integralności państw i bezpie-
czeństwu ich obywateli10.

Analiza procesu powstawania i upadku państw pozwala zatem na stwierdzenie, że 
państwowość w naturalny sposób kształtuje się wokół określonej tożsamości kulturo-
wej i praktycznie każde państwo posiada jakąś historycznie ukształtowaną podstawę 
kulturową (językową, narodową, etniczną, religijną czy rasową), na której powstało 
i w dalszym ciągu się opiera. 

W przypadku dominującego obecnie modelu państwa westfalskiego podstawę taką 
tworzy idea narodu, który pozostaje aktywną wspólnotą kultury, grupą o  indywidu-
alnych cechach etnicznych i  kulturowych, deklarującą przywiązanie do określonego 
terytorium. Istnienie takiej grupy społecznej pozostaje ważnym elementem konsty-
tuującym, legitymizującym i definiującym kształt współczesnego państwa, tj. teryto-
rialnie określonego suwerennego państwa narodowego, będącego obecnie najbardziej 
nowoczesną, efektywną i reprezentatywną formą terytorialnej organizacji społeczno-
-politycznej. Należy również dostrzec, że z historycznego punktu widzenia rozwój idei 
państwa narodowego doprowadził do odrzucenia innego opartego na kulturze modelu 
organizacji życia politycznego i społecznego, a więc koncepcji chrześcijańskiego uni-
wersalizmu (Respublica Christiana), którego podstawy religijne okazały się de facto 
słabsze niż czynniki stricte narodowe i ekonomiczne11. 

Tezę o istnieniu podstawy kulturowej państwa pozornie osłabia powszechnie zna-
ny fakt, że w praktyce stosunków międzynarodowych naród i terytorium państwowe 
nie są na ogół ściśle dopasowane, w efekcie czego większość państw posiada na swym 
terytorium mniejszości narodowe, etniczne czy religijne. Równie oczywisty pozostaje 
fakt istnienia państw wielonarodowych. Tymczasem – paradoksalnie – przykłady te 
potwierdzają znaczenie państwowotwórczej podstawy kulturowej dla powstania i bytu 
państw, ponieważ jej brak, a więc deficyt wyraźnej podstawy kulturowej integrującej 
ogół społeczeństwa i wspierającej istnienie danej państwowości podważa prawomoc-
ność państwa w oczach jego obywateli i prowadzi zwykle do wewnętrznej niestabilno-
ści, występowania tendencji odśrodkowych, kryzysu politycznej tożsamości państwa, 
a nawet jego upadku. Jest to widoczne zwłaszcza w przypadku części państw postko-
lonialnych, których ludność pozostaje w dużym stopniu zróżnicowana pod względem 
narodowościowym oraz kulturowym (zwłaszcza językowym) i  w  dalszym ciągu po-
zostaje zorganizowana w ramach małych i lokalnych wspólnot etniczno-kulturowych, 
które dość luźno utożsamiają się ze sobą i państwem, którego formalnie są obywatelami. 
W efekcie państwa te charakteryzują się istnieniem jedynie zalążków charakterystycz-
nego dla modelu państwa westfalskiego narodu politycznego, co prowadzi do wniosku, 

10	 Ibidem, s. 108–176; W.S. Jones, The Logic of International Relations, Cincinnati 1996, s. 246.
11	 R. Jackson, op. cit., s. 110–128; S. Sur, op. cit., s. 212–213; P. Kennedy, Mocarstwa świata. Narodziny 

– Rozkwit – Upadek, Warszawa 1994, s. 81–82.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski32

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

że są to „państwa bez narodu” – a więc posiadają daleko zróżnicowaną pod względem 
etnicznym i kulturowym ludność, która nie tworzy nowoczesnego i stanowiącego na-
turalną podstawę państwa wspomnianego już narodu politycznego12. Wyraźnie pod-
kreślił ów fakt Serge Sur, stwierdzając, że „liczne państwa powstałe niedawno wskutek 
dekolonizacji stanowią paradoksalny wariant zasady narodowości – są państwami bez 
narodu. Nie narodziły się w  oparciu o  wcześniejszy fundament narodowy, lecz sta-
wiają sobie za cel skonstruowanie nowego narodu. Jest to woluntarystyczna imitacja 
francuskiego doświadczenia historycznego, jednak do niego nieporównywalna, gdyż 
przebiega w znacznie szybszym tempie”13. Wskazał również na to, że model państwa 
westfalskiego jest obecnie poddawany ciężkiej próbie, zwłaszcza w  przypadku wielu 
państw Afryki, gdzie „nadal istnieją realia plemienne, a  plemię jest tylko zalążkiem 
narodu, podobnie jak naród jest często plemieniem, któremu się powiodło. Rywali-
zacje, napięcia i konfrontacje etniczne – podskórne albo przybierające spektakularne 
postaci – zagrażają stabilności wielu państw, gdyż prowadzą albo do kontestacji prze-
biegu granic, albo do rozbicia wewnętrznej bazy społecznej. A to może podważyć nie 
tylko adekwatność sposobu dostosowania modelu do miejscowych realiów, lecz także 
sam model państwa. Jeśli dodatkowo uwzględnimy fakt, że niedorozwój uniemożli-
wia niekiedy państwu wywiązywanie się z jego najważniejszych zadań – zapewnienie 
wszystkim grupom ludności ochrony podstawowych praw, bezpieczeństwa, żywności, 
ochrony zdrowia, edukacji itd. – uświadomimy sobie, że takie rozbicie tkanki społecz-
nej może podważyć samą prawomocność państwa”14.

Podsumowując, należy stwierdzić, że wyraźna słabość integracyjnej i państwowo-
twórczej podstawy kulturowej osłabia spójność państwa i stanowi potencjalne zarze-
wie problemów i  konfliktów wewnętrznych, sprzyja powstawaniu tendencji odśrod-
kowych, które w skrajnej postaci mogą zagrozić terytorialnej integralności i istnieniu 
państw15. Potwierdza to historia ostatecznego upadku państwowości Austro-Węgier, 
ZSRR i SFRJ, współcześnie kryzysy polityczne w Belgii i Kanadzie oraz sytuacja wielu 
państw postkolonialnych, które są zmuszone do budowania swej państwowości i kultu-

12	 S. Sur, op. cit., s. 212–216; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 11–12; Y. Zheng, The Political 
Cost of Information Control in China: The Nation-State and Governance, [w:] China’s Information and 
Communications Technology Revolution. Social changes and state responses, red. X. Zhang, Y. Zheng, 
New York 2009, s. 141.

13	 S. Sur, op. cit., s. 215. 
14	 Ibidem, s. 216.
15	 Co ciekawe, dotyczy to także tak demokratycznego i pluralistycznego pod względem kulturowym 

państwa, jak Stany Zjednoczone, gdzie szeroko definiowana różnorodność stanowi w istocie jeden 
z kluczowych elementów państwowotwórczych oraz symbol politycznej i kulturowej tożsamości 
Amerykanów. Jak pisał Witold Orłowski, „w roku 2004 amerykański politolog Samuel Huntington 
zaszokował wszystkich politycznie niepoprawną tezą, że dalszy wzrost liczby latynoskich imigrantów 
w USA zagraża tożsamości narodowej, stylowi życia i perspektywom rozwoju gospodarczego kraju 
– choćby dlatego, że nie daje się pogodzić amerykańskiej tradycji inicjatywy i przedsiębiorczości 
z latynoską kulturą maῆana”. Zob.: W.M. Orłowski, Świat do przeróbki. Spekulanci, bankruci, giganci 
i ich rywale, Warszawa 2011, s. 93.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



33Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

rowej tożsamości w sytuacji istnienia na ich terytorium licznych „granic” kulturowych. 
Przykłady te potwierdzają zresztą obiektywną trudność budowy państwowości w przy-
padku państw wielokulturowych. 

Charakterystyczny jest również fakt, że w sytuacji osłabienia idei państwa wielona-
rodowego poszukująca swej tożsamości, samoidentyfikacji oraz identyfikacji politycz-
nej ludność odkrywa „zapomniane” lub zabronione „stare” tożsamości – narodowe, et-
niczne czy religijne i w sposób naturalny odwołuje się do podziałów etno-kulturowych, 
które okazują się być silniejsze niż „narzucona” i  „sztuczna” polityczna konstrukcja 
wspólnego państwa i obywatelstwa. A contrario silna kulturowa podstawa państwowo-
ści może trwać nawet w sytuacji, kiedy dane państwo fizycznie nie istnieje (np. „wy-
obrażona”, tj. realnie istniejąca w kulturze i świadomości społecznej Polaków państwo-
wość polska w okresie zaborów)16.

Państwowotwórczy charakter kultury można również dostrzec w samej istocie pra-
wa narodów do samostanowienia, którego eksplozja w  XIX w. – zwanym jako wiek 
nacjonalizmu – i uznanie za jedną z zasad powszechnego prawa międzynarodowego 
w XX w. doprowadziły do systemowej zmiany mapy politycznej świata, prowadząc za-
równo do powstania, jak i upadku państw, zmian granic państwowych i aktów secesji. 
Należy podkreślić, że zasada samostanowienia narodów uznaje naród za suwerena, 
ostateczne i  najwyższe źródło władzy oraz przyznaje mu najwyższą wolę i  swobodę 
decydowania o formie jego organizacji społeczno-politycznej i ekonomicznej. Prawo 
samostanowienia narodów w oczywisty sposób opiera się zatem na zasadzie narodo-
wości, tj. zakłada podstawy narodowe władzy, którą sprawują wybrani przedstawiciele 
narodu. Zasada ta wyraża poparcie dla dominującego współcześnie modelu państwa, tj. 
państwa narodowego, identyfikuje instytucję terytorialnie określonego państwa z będą-
cym jego społeczną podstawą narodem, uzasadnia tworzenie państw oraz wyznaczanie 
ich granic na podstawie kryterium narodowościowego oraz w milczący sposób suge-
ruje, że naród i zamieszkane przez niego terytorium w mniejszym lub większym stop-
niu powinny pokrywać się z granicami niepodległego państwa. Warto w tym miejscu 
podkreślić, iż w trakcie wojen sukcesyjnych na obszarze byłej Jugosławii w latach 90. 
XX w. praktycznie wszystkie strony konfliktów dążyły do realizacji swego subiektywnie 
interpretowanego prawa do samostanowienia, odwołując się w  tym celu do polityki 
czystek etnicznych, które miały zapewnić zgodność przyszłych granic państwowych 
z istniejącymi „granicami” etnicznymi17. 

Na koniec wypada wskazać, iż – w nieco innym kontekście – państwowotwórczy 
charakter kultury wynika z  dominacji przez setki lat zachodniego modelu kulturo-
wego i  nieustannej cywilizacyjnej ekspansji Zachodu, w  tym ekspansji zachodniego 
modelu rządów, który wraz z zakończeniem procesu dekolonizacji został de facto na-

16	 F. Fukuyama, Budowanie państwa..., s. 47–117; idem, Historia ładu politycznego..., s. 148; W. La-
mentowicz, op. cit., s. 17–31.

17	 R. Jackson, op. cit., s. 117–124; S. Sur, op. cit., s. 212–239; M.N. Shaw, Prawo międzynarodowe, 
Warszawa 2006, s. 43–44.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski34

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

rzucony wielu społeczeństwom pozaeuropejskim jako forma ich nowej i nowoczesnej 
organizacji społeczno-politycznej. Jakkolwiek było to działanie, które w połowie XX w. 
doprowadziło do demokratyzacji systemu międzynarodowego i  powstania global-
nego systemu terytorialnie określonych państw, „odgórne” przeniesienie powstałego 
i ugruntowanego w kulturze zachodniej westfalskiego modelu terytorialnie określone-
go państwa narodowego na odmienne od Europy pod względem kulturowym obszary 
Ameryki Łacińskiej, Azji i Afryki – faktyczne narzucenie formy państwowej – w wielu 
przypadkach okazało się całkowitym nieporozumieniem i skutkowało np. „przeniesie-
niem” opartej o więzy rodowe organizacji społeczno-politycznej na poziom organizacji 
państwowej. W przypadku niektórych państw działanie to doprowadziło do powstania 
swoistego antywzoru nowoczesnego państwa narodowego18. 

III. Kulturotwórczy charakter państwa 
Trudno jednocześnie pominąć fakt, iż związki między kulturą a państwem pozostają 
daleko bardziej intrygujące i skomplikowane oraz uzasadniają twierdzenie o wzajem-
nym warunkowaniu, które niesie ze sobą nie tylko państwowotwórczą rolę kultury, 
ale również kulturotwórczą rolę państwa. Oznacza to, że – jak zostało już wskazane 
– z jednej strony kultura przyczynia się do powstania i trwania państw (stanowi zatem 
niezmiernie istotny niematerialny fundament państwowości), z drugiej zaś istnienie te-
rytorialnie zdefiniowanych i ograniczonych granicami państw przyczynia się do ujed-
nolicenia, wzmocnienia, ochrony, a czasem także „stworzenia” kulturowej tożsamości 
ich obywateli19.

18	 S.P. Huntington, Zderzenie cywilizacji i nowy kształt ładu światowego, Warszawa 2004, s. 17–66; 
F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 215–216; R. Jackson, op. cit., s. 120–122. 

19	 R. Jackson, op. cit., s. 77–113; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 379–380. Na tego rodzaju 
dwustronne zależności wskazał S. Sur, stwierdzając, że „samo pojęcie narodu było od początku 
interpretowane dwojako. W pierwszej interpretacji, wywodzącej się z Francji, nacisk kładzie się na 
wynikającą z aktu woli przynależność do zbiorowości i na obywatelstwo. W drugiej interpretacji, 
o charakterze germańskim, podkreśla się czynniki obiektywne, niekiedy określane mianem etnicz-
nych, okazjonalnie z odchyleniem rasowym. W łagodnej postaci chodzi o wspólnotę kulturową 
opartą w szczególności na języku. […] model francuski miał charakter integrujący. Historycznie 
i ideologicznie dążył do kulturowego ujednolicenia populacji o odmiennych korzeniach. Różnice 
między tymi modelami odpowiadają w istocie dwóm różnym procesom historycznym. Naród 
francuski jest w znacznej mierze wytworem jego państwa, które na przestrzeni stuleci z różnych 
składników uformowało jednolitą całość. Natomiast bardziej jednolity naród niemiecki istniał wcześ- 
niej niż państwo niemieckie, które pojawiło się jako takie dopiero pod koniec XIX w. Można nawet 
zaryzykować twierdzenie, że naród niemiecki utrzymuje się bez państwa, jak wykazało niedawne 
doświadczenie podziału na NRD i RFN. W przypadku Niemiec państwo jawi się jako ukorono-
wanie narodu, a nie jako jego matryca, jak we Francji”. Warto w tym kontekście zwrócić uwagę na 
myśl filozoficzną Gottfrieda Herdera, który wskazał, iż naród (niem. Volk) stanowi ukształtowaną 
historycznie wspólnotę kulturową, która jest najważniejszą wspólnotą ludzką, zaś język stanowi pod-
stawowy element decydujący o jej tożsamości i jedności. Dla Herdera będące organizacją polityczną 
państwo pozostaje zdeterminowane przez czynniki kulturowe i posiada charakter wtórny wobec 
długowiecznej wspólnoty narodu, która w danym momencie historycznym wyłania właściwą do jej 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



35Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

Analizując ewolucję modelu westfalskiego państwa narodowego na przykładzie 
państw europejskich uzasadnione wydaje się stwierdzenie, iż nieodłącznym elemen-
tem procesu budowy państwa pozostaje istnienie nowoczesnego narodu politycznego, 
będącego politycznym, społecznym, ekonomicznym i rzecz jasna kulturowym funda-
mentem danej państwowości, swoistą polityczno-kulturową hybrydą, stanowiącą efekt 
stopniowego nakładania się pojęć narodu jako wspólnoty etniczno-kulturowej (niem. 
Kulturnation) i narodu jako wspólnoty państwowej (niem. Staatnation). O hybrydowo-
ści modelu narodu politycznego świadczy również fakt, iż przynależność do niego jest 
definiowana w ścisły sposób przez władze państwa określające warunki nabycia oby-
watelstwa, którego posiadanie oznacza szereg praw i obowiązków w relacjach między 
jednostką a państwem20.

W ramach procesu budowy rozleglejszej całości społecznej, tj. nowoczesnego na-
rodu politycznego, dochodzi zatem do stopniowego zacierania się odrębności kultu-
rowych istniejących w  obrębie granic państwa. Następuje stopniowe przekształcanie 
się charakterystycznych dla epoki przednowoczesnej zbiorowości terytorialnych (ang. 
population) obejmujących ludność zróżnicowaną pod względem etnicznym, języko-
wym i religijnym w świadomych swych praw i obowiązków obywateli oraz członków 
państwowotwórczego ludu lub narodu, będącego w istocie synonimem państwa (ang. 
people lub nation). Powyższą tezę potwierdza fakt, iż pod koniec średniowiecza w Euro-
pie istniało około 400 organizmów politycznych, zaś kwestia narodowości poddanych 
nie miała większego politycznego znaczenia. W wyniku procesu konsolidacji państw 
i narodów europejskich na początku XX w. polityczna mapa Europy obejmowała już 
jedynie ok. 25 suwerennych państw, które w świadomy sposób prowadziły politykę na-
rodowej integracji oraz propagowały ideologię obronnego lub ekspansjonistycznego 
nacjonalizmu21. 

Należy dostrzec, iż przez swoje istnienie państwo przyczynia się do budowy no-
woczesnego narodu w różny sposób. Po pierwsze, stopniowa „nacjonalizacja” i demo-
kratyzacja systemu władzy prowadzi do tego, że rządzący coraz bardziej stają się – za-
równo w sensie politycznym, narodowościowym, jak i kulturowym – reprezentantami 
dominującej grupy narodowej oraz (przynajmniej w sensie intencji i deklaracji) rzecz-
nikami interesu wspólnego, tj. interesu narodowego, a nie interesów oderwanych od 
swych poddanych władców czy dynastii. W efekcie ustanowiona na podstawach naro-
dowych władza wyposażona w demokratyczny mandat wyborczy wzmacnia poczucie 
przynależności państwowej obywateli oraz ich tożsamość, związaną z uczestnictwem 

oczekiwań organizację polityczną. Zob.: S. Sur, op. cit., s. 213; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. 
Część pierwsza..., s. 144–145.

20	 S. Sur, op. cit., s. 208–217; R. Jackson, op. cit., s. 37–94; W. Lamentowicz, op. cit., s. 16–18.
21	 R. Jackson, op. cit., s. 37–165; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 148–308; S. Sur, op. cit., 

s. 215. Klaniczay Gábor wskazał, że powstałe w epoce wczesnego średniowiecza grupy etniczne 
(Anglowie, Sasi, Frankowie, Goci i Longobardowie) nie istnieją już w końcu tej epoki w wyniku 
przekształcenia w nowożytne narody – angielski, francuski, hiszpański i włoski. Zob.: K. Gábor, 
Wstęp, [w:] J. Szűcs, Trzy Europy, Lublin 1995, s. 15.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski36

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

w ramach określonej wspólnoty kulturowej, tj. funkcjonującego w granicach państwa 
narodu politycznego22. 

Po drugie, centralizacja i instytucjonalizacja systemu władzy, wzmocnienie jej efek-
tywności oraz rozbudowa zakresu pełnionych funkcji państwa – wszystko to wiąże się 
z ujednoliceniem porządku prawnego i standaryzacją życia politycznego, społecznego 
i ekonomicznego, co z kolei niesie ze sobą określone konsekwencje społeczne i kultu-
rowe (np. w postaci powszechnej znajomości języka mającego w danym państwie status 
języka urzędowego, upowszechniania się określonego modelu rodziny, postaw i warto-
ści społecznych, ale także charakterystycznych dla danego społeczeństwa problemów 
i  patologii). Jest również faktem, iż samo tylko istnienie granicy państwowej, która 
m.in. wyznacza obszar używania danego języka urzędowego, sprzyja homogenizacji 
kulturowej, subiektywnemu poczuciu państwowej i narodowej przynależności oraz od-
rębności od ludzi znajdujących się po drugiej stronie granicy. W efekcie granica pań-
stwa staje się wyznacznikiem tożsamości narodowej – kształtuje i wzmacnia poczucie 
społecznej jedności oraz przekonanie o naturalnej spójności terytorium państwa. Gra-
nica może również stanowić obiektywną barierę dla kontaktów międzykulturowych 
oraz ochronę tożsamości ludności przed zewnętrznymi wpływami kulturowymi23. 

Po trzecie, państwo niejednokrotnie w sposób świadomy odwołuje się do organi-
zowanych na masową skalę procesów inżynierii społecznej celem rozwijania i umac-
niania „ducha narodu” oraz kształtowania, utrwalania i pobudzania świadomości na-
rodowej oraz państwowocentrycznego nacjonalizmu, m.in. przez popularyzację języka 
i  kultury narodowej, edukację publiczną o  ogólnopaństwowym zasięgu, ale również 
przymusową asymilację i dyskryminację mniejszości, a w skrajnym przypadku przez 
politykę przesiedleń ludności, czystek etnicznych i ludobójstwa. W ramach tego rodza-
ju działań służących budowie kulturowej jedności obywateli państwo staje się głównym 
ośrodkiem rozwoju kultury narodowej. 

Efektem tych procesów staje się w  dużym stopniu homogeniczna i  charaktery-
styczna dla mieszkańców danego państwa kultura narodowa, definiująca coraz bar-
dziej ujednolicony – zwłaszcza w porównaniu do czasów średniowiecza – krajobraz 
kulturowy, którą z uwagi na jej bezpośrednie powiązania z ideą suwerennego państwa 
narodowego zapewne trafniej byłoby określić mianem kultury państwowej. Elementa-
mi takiej kultury narodowej pozostają wspólny dla całego społeczeństwa system norm, 
postaw i wartości definiujący charakter narodowy (niem. Volksgeist) danego społeczeń-
stwa, ugruntowana świadomość narodowa, zazwyczaj ściśle powiązana z  terytorium 
państwa i  ideą jego niepodległości, symbole i atrybuty istniejącej lub „wyobrażonej” 
państwowości (np. godło, hymn, flaga państwa, alegorie narodowe itp.) oraz sympatie 
lub uprzedzenia wobec innych narodów. Elementami kultury narodowej są również 
świadomość więzi, jedności, tożsamości i odrębności narodowej oraz poczucie przyna-

22	 R. Jackson, op. cit., s. 77–102; P. Kennedy, op. cit., s. 81–82.
23	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 369–371; A. Moraczewska, Transformacja funkcji granic 

państwa, Lublin 2008, s. 20–33.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



37Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

leżności państwowej, wpływające na kształtowanie postaw obywatelskich, patriotycz-
nych i nacjonalistycznych, związanych z uczestnictwem w życiu politycznym państwa, 
zaangażowaniem na rzecz dobra wspólnego, tj. narodowego dobra wszystkich obywa-
teli i poczuciem odpowiedzialności za losy narodu i państwa, dążeniem do zachowania 
własnej tożsamości kulturowej oraz gotowością obrony wartości ważnych dla całego 
narodu. Nie może zatem dziwić to, iż wraz z  rozwojem państwa narodowego wojny 
nabierają charakteru masowego i  stają się zmaganiami zorganizowanych w  państwa 
narodów, toczonymi przez masowe armie narodowe wspierane tytanicznym wysiłkiem 
pozostałej części społeczeństwa w imię różnego rodzaju racji politycznych, definiowa-
nych i rozumianych zawsze w kategoriach interesów ogólnonarodowych24. 

Do uniformizacji kulturowej w obrębie granic państwa prowadzą również natu-
ralne i zachodzące w obrębie granic państwa procesy komunikacji i dyfuzji kulturowej 
oraz rozwój i umasowienie kultury, wynikające m.in. z wynalezienia druku (pozwala-
jącego na materializację, obiektywizację, stabilizację i nacjonalizację kultury), podnie-
sienia wskaźnika scholaryzacji, powstania i rozwoju mediów publicznych oraz stopnio-
wego podnoszenia kompetencji kulturowych społeczeństwa25.

Podsumowując, należy stwierdzić, że istnienie terytorialnie zdefiniowanego pań-
stwa przyczynia się do polityczno-kulturowej konsolidacji społeczeństwa, która jest nie 
tylko podstawą, ale równocześnie wyrazem idei suwerennego państwa narodowego. 

IV. Znaczenie kultury dla kształtu państwowości 
Nie ulega jednak wątpliwości, że państwa funkcjonują w odmiennych, a czasem tak-
że krańcowo różnych kontekstach kulturowych, które wywierają wpływ na kształt ich 
państwowości. Jakkolwiek kultura należy do ulotnych i trudno mierzalnych zjawisk, co 
powoduje, że uchwycenie jej wpływu na funkcjonowanie państwa i egzystencję miesz-
kańców bywa niejednokrotnie trudne, zaś wpływ kultury na funkcjonowanie państw 
staje się faktycznie zróżnicowany i wielopoziomowy (poziom jednostki, małych i wiel-
kich struktur społecznych, a więc narodu i państwa), nierzadko ma on również cha-
rakter pośredni i rozproszony, mimo to słuszne wydaje się wskazane już na początku 
stwierdzenie, że kultura pozostaje najszerszym i naturalnym kontekstem praktycznie 
wszystkich czynności społecznych i niemal wszystko, co dzieje się wewnątrz danej gru-
py społecznej – a więc także narodu i państwa – pozostaje wynikiem czynników kul-
turowych26. 

24	 R. Jackson, op. cit., s. 18–119; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 179–387; M. Howard, 
Wojna w dziejach Europy, Wrocław 1990, s. 84–150; W.R. Weir, Przełomowe momenty w historii 
konfliktów zbrojnych, [b.m.w.] 2005, s. 97–112; W.S. Jones, op. cit., s. 244–251; G. Michałowska, 
op. cit., s. 133–134; A. Moraczewska, op. cit., s. 44–45; J. Szűcs, op. cit., s. 84–87. 

25	 R. Jackson, op. cit., s. 166; A. Gore, Zamach na rozum, Katowice 2008, s. 18; M.N. Shaw, op. cit., 
s. 38–39.

26	 S. Sur, op. cit., s. 190–191; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 434–437; A. Car-
ty, op. cit., s. 829; G. Michałowska, op. cit., s. 131; J. Arnoldi, Ryzyko, Warszawa 2011, s. 138–139.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski38

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

Kultura pozostaje zatem niezwykle ważnym wyrazem tożsamości narodu i pań-
stwa. Potwierdzeniem wagi, jaką odgrywają czynniki kulturowe w istnieniu państw, jest 
twierdzenie o istnieniu tożsamości państwa (ang. state identity), która w wymiarze we-
wnętrznym stanowi odzwierciedlenie kultury zamieszkującego to państwo społeczeń-
stwa, która czyni tę grupę społeczną jakościowo odrębną od innych podobnych grup 
narodowych. Nie ulega wątpliwości, iż tak definiowana tożsamość państwa odzwier-
ciedla konkretne i ukształtowane w procesie historycznego rozwoju cechy tworzącego 
go społeczeństwa (tj. narodu politycznego). Z kolei w wymiarze zewnętrznym pojęcie 
tożsamości państwa określa – nie zawsze pozytywny, a czasem nawet daleko negatywny 
– wizerunek państwa w oczach innych społeczeństw27. 

Niezwykle istotną rolę kultura odgrywa w  procesie socjalizacji, a  więc procesie 
uspołecznienia i  standaryzacji działań, postaw i  ról społecznych oraz kształtowania 
psychiki ludzkiej. Oznacza to, że jednostka „staje” się człowiekiem w pełnym znaczeniu 
tego słowa dopiero w wyniku wychowawczego działania społeczeństwa, które jest na-
kierowane na propagowanie ugruntowanych w kulturze postaw i zachowań, odpowia-
dających społecznie akceptowanym wzorom, potrzebom i interesom. Jeśli zatem uznać 
społeczeństwo za „wspólnotę myśli i uczuć”, w procesie jej kształtowania zasadniczą 
rolę należy przyznać kulturze, będącej swoistym nośnikiem określonych form norma-
tywnych oraz organizacji społeczno-politycznej28. 

Upowszechniana w procesie socjalizacji kultura kształtuje zatem horyzonty my-
ślowe jednostek, co uzasadnia twierdzenie na temat istnienia kulturowych podstaw 
osobowości i psychiki ludzkiej – i to zarówno w wymiarze jednostkowym, jak i gru-
powym. Badania dotyczące powyższego i  faktycznie intrygującego zagadnienia stały 
się przedmiotem wielu koncepcji naukowych. I tak Adam Smith wskazał na skompli-
kowany mechanizm intelektualnego i emocjonalnego oddziaływania społeczeństwa na 
jednostkę i twierdził, że sposób postrzegania przez jednostkę siebie i otaczającego ją 
świata wynika bezpośrednio z wpływu społeczeństwa, w którym jednostka ta funkcjo-
nuje. Herbert Spencer wykluczył możliwość istnienia społeczeństwa bez istnienia okre-
ślonej podstawy w świadomości i uczuciach jednostek i twierdził, że ludzka psychika 
jest kształtowana w procesie socjalizacji stosownie do szerszych potrzeb społecznych, 
a proces ten przyczynia się do umacniania jedności społeczeństwa; uważał również, 
że społeczeństwa posiadają swoiste cechy psychiczne, np. posłuszeństwo, bierność czy 
konformizm. Wilhelm Dilthey twierdził, że osobowość człowieka kształtuje się w wy-
niku społecznych wpływów i oddziaływań, którym jednostka ta podlega. Jak pisał Dil-
they, „jednostka przeżywa, myśli i działa zawsze w obrębie wspólnoty i jest zdolna do 
rozumienia tylko w jej ramach. Wszystko, co rozumiane, nosi na sobie znamię czegoś 
znanego z tej wspólnoty. Żyjemy w jej atmosferze, otacza nas ona stale. W niej się ob-

27	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 86–155; W. Paruch, K. Trembicka, Typo-
logia systemów bezpieczeństwa w XIX i XX wieku, Lublin 1996, s. 8; S. Sur, op. cit., s. 212.

28	 M. Kłoskowska, op. cit., s. 29–30; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 327–433.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



39Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

racamy”29. Émile Durkheim zauważył, że społeczeństwo wpływa na jednostkę i kształ-
tuje jej – de facto społeczną – osobowość. Z kolei Wilhelm Wundt zwrócił uwagę na 
to, iż profil psychologiczny jednostki stanowi odbicie określonych warunków kultu-
rowych. Robert E. Park stwierdził zaś, że „natura” człowieka to nic innego jak wytwór 
określonych stosunków społecznych. R.E. Park i Ernest W. Burgess pisali, że „każda 
grupa społeczna zmierza do stworzenia z wchodzących w  jej skład jednostek odpo-
wiadających jej typów charakterów, a ukształtowane w ten sposób charaktery stają się 
składnikami odpowiedniej struktury społecznej”30. William I. Thomas twierdził, że za-
chowania ludzkie mają historyczne i społeczne podłoże. Leslie A. White zauważył, że 
ludzka osobowość wynika z kultury i pisał, że „to kultura determinuje zachowanie się 
człowieka, nie zaś człowiek sprawuje kontrolę nad kulturą”31. Karol Marks wskazał, że 
świadomość jednostek pozostaje wytworem społecznym. Charles H. Cooley podkre-
ślił wpływ interakcji społecznych na kształtowanie oraz rozwój osobowości jednostki 
i twierdził, że osobowość posiada społeczną genezę. Abraham Kardiner zauważył, że 
w procesie socjalizacji istniejące instytucje społeczne kształtują osobowość człowieka. 
Florian Znaniecki pisał z kolei o „zależności człowieka jako działającego, poznającego 
i doświadczającego podmiotu od przeszłości kulturalnej i kulturalnego otoczenia. Za-
leżność ta nie zmniejsza się, lecz zwiększa się z każdym krokiem naprzód w postępie 
umysłowym. Liczne tysiące lat życia kulturalnego nagromadziły tak olbrzymią masę 
przyzwyczajeń i tradycji, że człowiek dzisiejszy jest zupełnie niezdolny do poznawania, 
a nawet postrzegania świata inaczej niż przez pryzmat kultury”32. 

Podsumowując powyższe rozważania poświęcone złożonym związkom między 
kulturą a  osobowością, zasadne wydaje się zatem stwierdzenie, że kultura kształtuje 
specyficzny i właściwy intelektualny, emocjonalny i społeczny profil jednostki, wpływa 
na jej percepcję i ocenę otaczającej rzeczywistości. Co istotne, kultura wywiera wpływ 
na profil psychologiczny i  intelektualny grup społecznych, a więc także całych naro-
dów. Należy podkreślić, iż teza o istnieniu profilu psychologicznego członków określo-
nej grupy kulturowej, swoistej psychologii ludów (niem. Völkerpsychologie) pozostaje 
wyraźnie wyartykułowana w pracach Wilhelma Wundta, Moritza Lazarusa i Heyman-
na Steinthala. Jakkolwiek występowanie tego rodzaju psychicznych cech grupowych 
sprowadza się zwykle do uproszczeń i stereotypów, trudno jednak zaprzeczyć, iż one 
występują, i możemy mówić np. o pracowitości Japończyków, sumienności Niemców 
czy gościnności Rosjan. Oczywiście występują również grupowe cechy negatywne (np. 
kulturowy „prymitywizm”), które są zwykle wyolbrzymiane i akcentowane przez two-
rzenie różnego rodzaju stereotypów i uprzedzeń33.

29	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część druga..., s. 482.
30	 Ibidem, s. 713–714.
31	 Ibidem, s. 726.
32	 Ibidem, s. 735. Szerzej zob.: J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 118–449; 

J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część druga..., s. 480–717. 
33	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 157–357; F. Fukuyama, Historia ładu 

politycznego..., s. 55.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski40

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

Kultura odpowiada również za kształtowanie poczucia integracji, identyfikacji, 
przynależności i  solidarności jednostek i  grup społecznych, a  więc tworzenie tożsa-
mości i więzi społecznej (narodowej), która pozostaje jednym z głównych społecznych 
fundamentów państwa. Powyższą rolę kultury wyraźnie podkreślił Jakub Olchowski, 
który pisał, że „kultura i jej elementy – świadomość narodowa, etniczna, religijna oraz 
determinowana przez nie tożsamość – leżą u podstaw wzajemnych interakcji wielkich 
zbiorowisk ludzkich”34. Powyższa rola kultury jest zapewne powodem, dla którego wła-
dze ChRL – jak stwierdził Yongnian Zheng – „od lat prowadzą i  wspierają politykę 
państwowocentrycznego nacjonalizmu, wzmacniającego siłę państwa i  jego integral-
ność”35. 

Kultura pełni również funkcję organizującą i porządkującą, która w najszerszym 
sensie chroni istniejący ład społeczny. Większość badaczy zgadza się, że funkcjonujące 
instytucje (społeczne, religijne, polityczne itp.) oraz powiązane z nimi systemy norma-
tywne regulujące, kontrolujące, organizujące, standaryzujące i sekurytyzujące zacho-
wania jednostek i grup społecznych, a także utrwalające zastany ład społeczny stanowią 
część szeroko definiowanej kultury i należą do sfery kulturowo zdefiniowanej konwen-
cji, a nie jakiegoś trudnego do zdefiniowana przedspołecznego „stanu natury”36. Jest 
rzeczą charakterystyczną, iż utrwalone kulturowo formy organizacji oraz instrumenty 
regulacji życia społecznego pozostają względnie trwałe i funkcjonują nawet wówczas, 
gdy ich społeczna użyteczność pozostaje dyskusyjna lub wręcz ogranicza rozwój społe-
czeństw, a w skrajnej postaci niesie ze sobą przymus i trudne do racjonalnego uzasad-
nienia represje37. 

Należy dostrzec, iż warunkowane kulturowo zasady życia społecznego zmusza-
ją jednostki do podporządkowania się i  determinują ludzkie zachowania w  sposób 
niejednokrotnie trwalszy niż prawo państwowe, które może nawet – zwykle w mało 
skuteczny sposób – penalizować i  ścigać określone społecznie akceptowane zacho-
wania (np. prawo zemsty rodowej). Jednocześnie ukształtowane w  procesie rozwoju 
społeczeństw i przekazywane kulturowo struktury społeczne, instytucje oraz systemy 

34	 J. Olchowski, Europa i obcy – kulturowe i religijne bariery adaptacyjne, [w:] Adaptacja wartości 
europejskich w państwach islamu, red. A. Ziętek, K. Stachurska, Lublin 2004, s. 77.

35	 Y. Zheng, op. cit., s. 143.
36	 W takim charakterze postrzega kulturę Sigmund Freud, który stwierdził, że „słowo »kultura« oznacza 

całą sumę osiągnięć i struktur organizacyjnych, dzięki którym nasze życie stało się tak różne od życia 
naszych zwierzęcych przodków i służy dwóm następującym celom: obronie człowieka przed naturą 
i regulowaniu stosunków między ludźmi”. Podobnie zauważył Julian H. Steward, który postrzegał 
kulturę jako „zespół stworzonych przez gatunek ludzki środków przystosowania się do wymogów 
środowiska przyrodniczego”. Z kolei Georg Simmel stwierdził, że kultura tworzy formy nadające 
treść życiu jednostek i społeczeństw, posiadające „własną logikę i prawidłowość”. Zob.: J. Szacki, 
Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 373–374; J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. 
Część druga..., s. 491–729.

37	 Ten właśnie aspekt kultury pozostaje problemem rozważań S. Freuda, który dostrzegł w kulturze 
zaprzeczenie stanu ludzkiej natury narzucającego jednostce wiele ograniczeń w zakresie realizacji 
jej pragnień. Zob.: J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 373–375.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



41Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

norm i zakazów pełnią szeroko pojętą funkcję sekurytyzacyjną, pozwalają bowiem jed-
nostkom i grupom społecznym na realizację wielu istotnych potrzeb, m.in. potrzebę 
bezpieczeństwa, sprawiedliwości, reprodukcji i rozwoju. Często wskazuje się także, że 
kultura pozostaje swoistym „narzędziem”, tj. środkiem przystosowania, pozwalającym 
grupom społecznym na funkcjonowanie w określonych warunkach środowiskowych38.

Kultura z pewnością wywiera wpływ na kształt charakterystycznej dla danej gru-
py organizacji społecznej (określa model rodziny, rolę pokrewieństwa, pozycje i role 
społeczne itd.) i służy jej umacnianiu. To kultura w dużym stopniu odpowiada za fakt, 
że w zlaicyzowanych społeczeństwach Zachodu dominują obecnie postawy indywidu-
alistyczne i konsumpcyjne oraz szeroko definiowana wolność (m.in. wolność religijna, 
wolność przekonań i wypowiedzi, wolność seksualna itd.), zaś w wielu państwach spoza 
kręgu cywilizacji zachodniej w dalszym ciągu istnieje daleko nieegalitarna i patrymo-
nialna struktura społeczna, kultywowane są postawy wspólnotowe przyznające pierw-
szeństwo interesowi rodziny lub szerszej grupie krewniaczej nad interesem jednostki 
i państwa, podstawowa formuła więzi społecznych opiera się na pokrewieństwie, a na 
porządku dziennym pozostaje dyskryminacja kobiet i wszelkich grup mniejszości. Jak 
pisał F. Fukuyama, „we wszystkich tych regionach – w Chinach, Indiach i na Bliskim 
Wschodzie – rodzina i pokrewieństwo stanowią obecnie znacznie silniejsze źródła or-
ganizacji społecznej i  tożsamości niż w  Europie i  Ameryce Północnej. Na Tajwanie 
i  w  południowych Chinach nadal istnieją autentyczne rody segmentarne, indyjskie 
małżeństwa są wciąż w większym stopniu związkiem rodzin niż jednostek, a przynależ-
ność plemienna odgrywa istotną rolę na całym arabskim Bliskim Wschodzie”39. Anali-
zując specyfikę państwowości chińskiej, wskazał również, że „jedną z wielkich stałych 
chińskiej historii jest znaczenie rodziny i  pokrewieństwa dla organizacji społecznej. 
[…] Gdy w roku 1949 rządy objęła Komunistyczna Partia Chin, ona również próbo-
wała wykorzystać swoją dyktatorską władzę do wykorzenienia tradycyjnego chińskie-
go familizmu i stworzenia więzi między jednostką a państwem. […] chińska rodzina 
okazała się bardzo odporna, a agnatyczne grupy pochodzeniowe istnieją do dziś w nie-
których częściach Chin. […] Nawet dziś chińska rodzina pozostaje potężną instytucją, 
która zazdrośnie strzeże przed władzami politycznymi własnej autonomii”40.

Kultura warunkuje również istniejące w państwie stosunki polityczne i system wła-
dzy. Teza o determinizmie kulturowym sięgającym również sfery polityki i trwałości 
tego rodzaju wpływów nie jest nowa – Monteskiusz zwrócił uwagę na fakt, że w róż-
nych warunkach społecznych możliwe są odmienne ustroje polityczne41. Podobną opi-
nię wyraził François Guizot, który pisał, iż „większość pisarzy, uczonych, historyków 
czy publicystów starała się tłumaczyć dany stan społeczeństwa, stopień albo rodzaj 

38	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 58–70; idem, Budowanie państwa..., s. 44–97; J. Szacki, 
Historia myśli socjologicznej. Część druga..., s. 491–761.

39	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 262–263.
40	 Ibidem, s. 123–144.
41	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 33–34; idem, Budowanie państwa..., s. 45; J. Szacki, 

Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 103–191.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski42

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

jego cywilizacji instytucjami politycznymi tego społeczeństwa. Byłoby jednak rozsąd-
niej rozpocząć od badania samego społeczeństwa po to, aby poznać i zrozumieć jego 
instytucje polityczne. Zanim instytucje te staną się przyczyną, są one najpierw skut-
kiem; społeczeństwo stwarza je wcześniej niż samo zaczyna pod ich wpływem ulegać 
zmianom; i zamiast tego, aby sądzić o stanie narodu według form jego rządu, należy 
przede wszystkim zbadać stan narodu, aby sądzić, jaki powinien był być, jaki mógł 
być jego rząd […] Społeczeństwo, jego skład, tryb życia poszczególnych osób, w za-
leżności od ich sytuacji społecznej, stosunki różnych klas, ludzi, słowem społeczny byt 
ludzi […] – oto niewątpliwie pierwsze zagadnienie, które przyciąga uwagę historyka 
pragnącego wiedzieć, jak żyły narody, oraz uwagę publicysty, pragnącego wiedzieć, 
jak się one rządziły”42. Relację między polityką i kulturą wyraźnie akcentuje również 
F. Fakuyama, który stwierdził, że „instytucje odzwierciedlają wartości kulturowe spo-
łeczeństw, w których zostały ukształtowane”43, zwrócił uwagę, że na formalny kształt 
instytucji silnie oddziałują czynniki kulturowe i dodał, że „ludzkie instytucje politycz-
ne przekazywane są w czasie nie genetycznie, ale kulturowo i ich ewolucja przebiega 
znacznie bardziej celowo, niż biologiczna”44. 

Powyższe opinie uprawniają zatem do twierdzenia, że kształt systemu polityczne-
go, normy i wartości polityczne, przyczyny mobilizacji politycznej, formalne i niefor-
malne (zwyczajowe) praktyki polityczne, dokonywane wybory polityczne, typy przy-
wództwa politycznego oraz typ dominującej w  danym państwie kultury politycznej 
definiujący z jednej strony stosunek władzy do społeczeństwa, z drugiej zaś stosunek 
społeczeństwa do władzy oraz zasady uczestnictwa politycznego – wszystko to posia-
da wyraźne podłoże kulturowe. Przykładem na istnienie tego rodzaju różnic pozosta-
je fakt, iż zasada trójpodziału i równoważenia organów władzy państwowej, rozdział 
władzy świeckiej i religijnej oraz demokratyczny mandat wyborczy pozostają obecnie 
normą i  niepodważalnym kanonem zachodniego modelu państwa, ugruntowanym 
zarówno w  prawie, jak i  kulturze politycznej zachodnich społeczeństw. Tymczasem 
w społeczeństwach funkcjonujących w innych kręgach kulturowych powyższe zdawa-
łoby się fundamentalne dla organizacji państwowej zasady i rozgraniczenia wyraźnie 
się zacierają, a czasem również po prostu nie istnieją, a jeśli dochodzi tam do protestów 
społecznych, nie wynikają one ze sprzeciwu wobec niedemokratycznego sytemu poli-
tycznego, ale z poczucia deprywacji oraz braku akceptacji dla oczywistych nierówności 
ekonomicznych, a  współcześnie również z  narosłej na gruncie społecznym i  ekono-
micznym radykalizacji religijnej. Charakterystycznym przykładem potwierdzającym 
warunkowaną kulturowo odmienność organizacji życia politycznego pozostają pań-
stwa arabskie, gdzie władzę sprawują „dożywotnie” i bezwzględne reżimy autorytarne, 
wybory mają fasadowy charakter i  stanowią jedynie zewnętrzny atrybut demokracji 
lub po prostu (w systemach monarchicznych) w ogóle się ich nie organizuje, brakuje 

42	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 186.
43	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 29–30.
44	 Ibidem, s. 70; F. Fukuyama, Budowanie państwa..., s. 45.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



43Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

wyraźnego rozdziału między władzą ustawodawczą i wykonawczą oraz między władzą 
świecką i religijną, a istniejący system władzy wspierają zasady religijne45.

Analizując wiązki między polityką i kulturą, należy również zwrócić uwagę na fakt, 
że kultura wpływa na faktyczną odmienność systemu władzy w państwach, które po-
siadają niemal identyczne konstytucje i system prawa stanowionego. Powoduje to, że 
porównanie określonych rozwiązań formalnoprawnych bez uwzględnienia historii po-
litycznej państw oraz szerszego porządku społeczno-kulturowego posiada ograniczoną 
wartość eksplanacyjną. Podobnie badania państwowych systemów politycznych w sy-
tuacji braku kompetencji kulturowych mogą prowadzić do nie zawsze uprawnionych 
wniosków naukowych46. 

Kultura może wzmacniać, jak również w poważny sposób utrudniać implementację 
określonych rozwiązań systemowych w sytuacji gotowości lub braku gotowości społe-
czeństwa do ich implementacji. Społeczeństwa Zachodu pozostają wprawdzie przeko-
nane, że demokratyczny system rządów oraz gospodarka rynkowa stanowią niepod-
ważalny fundament organizacji społeczno-politycznej i ekonomicznej współczesnego 
państwa, ale wychowane w innej kulturze społeczeństwa nie podzielają tych przekonań, 
a nawet w otwarty sposób się im sprzeciwiają. Powoduje to, iż podejmowane współ-
cześnie próby ustanowienia wzorowanej na standardach Zachodu demokratycznej 
i praworządnej organizacji państwowej w przypadku części państw funkcjonujących 
w odmiennych kontekstach kulturowych po prostu zakończyły się niepowodzeniem. 
Jak pisał F. Fukuyama, „fiasko, jakie poniosły próby zaprowadzenia demokracji w wielu 
częściach świata, wynikać może w mniejszym stopniu z nieatrakcyjności samej idei, 
a w większym stopniu z nieobecności specyficznych warunków materialnych i społecz-
nych, w których doszło do ukształtowania się koncepcji odpowiedzialnych rządów”47.

Kultura może również osłabiać lub wzmacniać siłę i efektywność władzy państwo-
wej. W  pierwszym przypadku dotyczy to sytuacji, kiedy silne i  tradycyjnie zorgani-
zowane społeczeństwo funkcjonuje w  ramach rozbudowanych grup krewniaczych 
w oparciu o alternatywne wobec państwa subpaństwowe lojalności (ang. shared loyal-
ties), generuje wiele patologii systemu władzy (np. słabość władzy, nepotyzm, korup-
cję, związki między światem polityki i światem przestępczym itp.) i staje się faktyczną 
przeszkodą dla budowy silnego państwa. 

Należy również dostrzec, że określone wzory kulturowe, np. społeczna akcepta-
cja paternalistycznego stosunku władzy do społeczeństwa, polityczna apatia i bierność 
mas, tradycja bezwzględnego posłuszeństwa ludności wobec istniejącej władzy, kult 
silnego i charyzmatycznego przywódcy (hiszp. caudillismo), akceptacja jedynie symbo-
licznej kontroli działań rządzących ze strony społeczeństwa, brak społecznego sprzeci-

45	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego…, s. 227–556; W. Lamentowicz, op. cit., s. 100; Arab Hu-
man Development Report 2004. Towards Freedom in the Arab World, United Nations Development 
Programme, Arab Found for Economic and Social Development, Arab Gulf Programme for United 
Nations Developments Organizations, New York 2007, [online] http://www.un.org/Publications.

46	 S. Sur, op. cit., s. 221–222. 
47	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 531–532; idem, Budowanie państwa..., s. 44–101.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski44

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

wu wobec oligarchizacji systemu władzy państwowej – wszystko to tworzy społeczne 
przyzwolenie dla kontrowersyjnych lub w oczywisty sposób bezprawnych działań or-
ganów władzy i stanowi faktyczne usprawiedliwienie dla ich bezkarności. Kulturowe 
ograniczenia władzy państwowej nie zawsze muszą jednak przynosić ze sobą negatywne 
konsekwencje, ponieważ w przypadku państw demokratycznych ugruntowane w świa-
domości rządzących i  rządzonych ograniczenia dla sposobów i  metod sprawowania 
władzy państwowej (np. sprzeciw wobec rządów autorytarnych, fałszowania wyborów, 
wykorzystywania aparatu przymusu wobec opozycji politycznej, zastraszania społe-
czeństwa, cenzury politycznej itd.) w istocie przyczyniają się do utrwalenia i ochrony 
demokratycznego charakteru rządów oraz poszanowania prawa państwowego48. 

Kultura stanowi również ważne źródło legitymizacji (lub jej braku) władzy pań-
stwowej oraz faktycznych wpływów społecznych pozapaństwowych struktur władzy, 
tj. przywódców religijnych, przywódców plemiennych czy liderów zorganizowanych 
grup przestępczych. Nie ulega wątpliwości, że od zarania dziejów religia stanowiła waż-
ne źródło legitymizacji dla istniejących władców, którzy prawomocność swej władzy 
wywodzili z boskiego namaszczenia. Argumenty religijne były również ważnym uza-
sadnieniem i usprawiedliwieniem oporu wobec władcy, który wskutek złych rządów 
w społecznym odbiorze utracił mandat niebios. Jak pisał F. Fukuyama, „niemal wszyst-
kie państwa opierały swą prawomocność na religii. Zarówno greckie, jak i rzymskie, 
hinduskie oraz chińskie mity opowiadające o powstaniu państwa przypisują władcom 
pochodzenie od bogów lub przynajmniej półboskiego herosa. Władzy politycznej we 
wczesnych państwach nie da się oddzielić od rytuałów religijnych, nad którymi władca 
sprawował pieczę i poprzez które legitymizował swe panowanie”49. Wskazał on rów-
nież, że religia stanowiła źródło prawomocności władzy także w okresie późniejszym, 
i stwierdził, że „w chrześcijańskiej Europie, na Bliskim Wschodzie i w Indiach istniały 
potężne establishmenty religijne zdolne udzielić legitymizacji panującemu, a niekiedy 
też ją odebrać”50. Jakkolwiek religijna legitymacja władzy państwowej była przez wieki 
niezwykle istotnym źródłem legitymizacji, w XVII w. zaczęła ona ulegać coraz więk-
szej erozji i z czasem została zastąpiona innymi niż religijne podstawami legitymizacji 
władzy państwowej, tj. siłą skutkującą podbojem i  aneksją danego terytorium i  jego 
mieszkańców, poczuciem odrębności narodowej, ideologią nacjonalizmu oraz demo-
kratycznym mandatem wyborczym51. 

Kultura wywiera również wpływ na system prawa stanowionego i zwyczajowego 
istniejący w danym społeczeństwie, który należy rozpatrywać w szerszym i warunkują-
cym go kontekście kulturowym. Jakkolwiek zdominowane przez szkołę pozytywizmu 
prawniczego myślenie o istniejącym w państwie systemie prawnym sprowadza się zwy-
kle do analizy procesu stanowienia, wykładni i egzekucji prawa przez organy państwa 

48	 F. Fukuyama, Budowanie państwa..., s. 100–101; idem, Historia ładu politycznego..., s. 205–276.
49	 Idem, Historia ładu politycznego..., s. 110–111.
50	 Ibidem, s. 338. 
51	 R. Jackson, op. cit., s. 75.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



45Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

oraz przekonania, że prawo ma swoje źródło w ustawodawczej działalności prawodaw-
cy, podejście takie zdaje się pomijać materialne źródła prawa, które mają faktycznie 
charakter pozaprawny i  wynikają z  funkcjonujących w  ramach danej społeczności 
norm kulturowych, a więc norm religijnych, etycznych czy moralnych. W efekcie uza-
sadnione pozostaje stwierdzenie, że przynajmniej w jakimś stopniu prawo państwowe 
pozostaje zakorzenione w kulturze tworzącego go społeczeństwa, co z kolei pozostaje 
podejściem bliższym szkole prawa naturalnego i przekonania, że „sprawiedliwy” ład 
normatywny może wykraczać poza granice prawa stanowionego, w sytuacji kiedy pra-
wo to nie odzwierciedla obowiązujących w danej grupie społecznej idei i obaw społe-
czeństwa, systemu nakazów i zakazów, norm i wartości, wyznaczających pełną treść 
praw i obowiązków spoczywających na jednostce w ramach danej grupy społecznej. 

Teza o tym, iż normy prawa państwowego nie istnieją w próżni, ale posiadają wyraźne 
podstawy społeczno-kulturowe, jest widoczna w myśli Friedricha Carla von Savigny’ego, 
który zauważył, że „w zaczątkach historii stwierdzonej w dokumentach spotykamy już 
prawo cywilne o  określonym charakterze narodowym, podobnie jak mowa, obyczaje 
i ustrój. Zjawiska te nie mają nawet oddzielnego bytu, są tylko pojedynczymi funkcja-
mi tego samego narodu, z natury swej ściśle ze sobą związanymi, ukazującymi się jako 
szczególne cechy jedynie w toku naszej analizy. Jednoczy je w całość wspólne narodowe 
przekonanie, to samo poczucie wewnętrznej konieczności, które wyłącza wszelką myśl 
o przypadkowym i arbitralnym powstawaniu tych zjawisk […] Ten […] organiczny zwią-
zek prawa z bytem i charakterem narodu utrzymuje się również w dalszych okresach, 
wykazując pod tym względem podobieństwo z językiem. Jak dla tego ostatniego, tak i dla 
prawa nie ma momentu absolutnego bezruchu, prawo podlega tym samym przemianom 
i rozwojowi jak każda inna funkcja narodu, a rozwój ów podlega temu samemu prawu 
wewnętrznej konieczności jak przedstawiony stan najdawniejszy. Prawo zatem rozwija 
się wraz z narodem, wraz z nim się doskonali, a wreszcie obumiera wraz z utratą przez 
naród jego odrębnej osobowości”52. Także F. Fukuyama wskazał na istnienie silnego 
związku między prawem i kulturą, stwierdzając, że w wielu kulturach „religia stanowi za-
sadnicze źródło przepisów prawnych”53. Co więcej, uprawnione wydaje się stwierdzenie, 
że „zakotwiczenie” pewnych generalnych norm prawa państwowego w szerszym syste-
mie normatywnym, obowiązującym w tworzącym to państwo społeczeństwie, powinno 
stanowić ważną przesłankę procesu legislacyjnego, ponieważ jego brak może prowadzić 
do konfliktu norm, tj. „zderzenia” ustanowionych przez organy państwa norm prawnych 
z innymi normami obowiązującymi w danym społeczeństwie (ang. hard case). Co więcej, 
może się okazać, że normy kulturowe (np. nakazy religijne) okażą się w praktyce społecz-
nej de facto silniejsze niż wola świeckiego ustawodawcy54. 

52	 J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza..., s. 199.
53	 F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 291.
54	 Tamże, s. 295–314; F. Fukuyama, Budowanie państwa..., s. 97; M.N. Shaw, op. cit., s. 25; S. Sur, op. 

cit., s. 220–221.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski46

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

Kultura pełni również funkcję deskryptywną i eksplanacyjną opartą na właściwym 
danej kulturze systemie pojęć, norm i wartości. W jej ramach kultura tworzy określo-
ne – nierzadko nieweryfikowalne i pozalogiczne – obrazy oraz schematy interpreta-
cji i  sposoby myślenia, które zostają utrwalone w społecznej świadomości w postaci 
stereotypów, mitów politycznych (np. mit historycznej ciągłości, mit narodu wybra-
nego, mit wroga, mit ofiary, mit misji cywilizacyjnej, mit wyższości rasowej, mit mo-
carstwowości, mit wielkiego państwa itd.), znaczeń, symboli i  alegorii narodowych, 
ideologizacji życia społecznego, politycznego i  ekonomicznego (co dotyczy zarówno 
charakterystycznych dla XX w. – wieku ideologii – ideologii komunizmu i faszyzmu, 
jak i  dominującej współcześnie ideologii liberalnej i  rynkowego kapitalizmu). Sche-
maty te tworzą swoisty „filtr” interpretacyjny i determinują postrzeganie rzeczywisto-
ści i przeszłości (tzw. pamięć historyczną), tworzą świadomość zbiorową, a w skrajnej 
postaci mogą doprowadzić do społecznej manipulacji, konfliktów społecznych, aktów 
przemocy, a nawet masowych zbrodni55. Jak pisał Jacob Arnoldi, „kultura wpływa na 
to, jak ludzie rozumieją świat, ponieważ sens świata jest kulturowy. Kultura stanowi 
więc dla naszej percepcji specyficzny filtr. Mary Douglas postrzega kulturę jako warto-
ści i jako systemy konstruktów symbolicznych lub inaczej schematy klasyfikacyjne [...] 
i heurystyki [...], z których i jedne i drugie są zasadami interpretacji i rozumienia”56.

Kultura wpływa również na procesy ekonomiczne. Oznacza to, że normy, wartości, 
zachęty i ograniczenia kulturowe mogą zarówno stymulować, jak i – wskutek daleko 
posuniętego ekonomicznego i społecznego konserwatyzmu – ograniczać rozwój eko-
nomiczny państw i społeczeństw. Kultura wywiera wpływ na zachowania jednostkowe 
i  grupowe również w  sferze ekonomicznej, ponieważ nawet w  tej sferze aktywności 
ludzie nie zawsze kierują się wyłącznie chęcią zysku (co pozostaje typowym elemen-
tem ekonomicznej i oświeceniowej racjonalności dominującej obecnie w kulturze Za-
chodu), ale odwołują się do szerszych – i nie zawsze racjonalnych z punktu widzenia 
samej ekonomii – uwarunkowań kulturowych57. Czynniki kulturowe warunkują zatem 
wiele kwestii stricte ekonomicznych, jak wielkości podaży i popytu na określone pro-
dukty (np. poziom produkcji i konsumpcji baraniny – a nie wieprzowiny – w krajach 
islamskich), strukturę ekonomiczną (np. charakterystyczna dla państw islamskich dys-
kryminacja kobiet na rynku pracy będąca przejawem marnowania dostępnej siły robo-
czej), stosunek do pracy, jej efektów i obowiązków zawodowych (np. charakterystyczna 
dla części społeczeństw Zachodu protestancka etyka pracy uznająca zysk ekonomiczny 

55	 S. Sur, op. cit., s. 209; J. Arnoldi, op. cit., s. 135–137; R. Kuźniar, Polityka i siła. Studia strategiczne 
– zarys problematyki, Warszawa 2005, s. 290; W. Okoń, Alegorie narodowe. Studia z dziejów sztuki 
polskiej XIX wieku, Wrocław 1992, s. 5–6; S. Drakulić, Oni nie skrzywdziliby nawet muchy. Zbrod-
niarze wojenni przed Trybunałem w Hadze, Warszawa 2006, s. 217–219.

56	 J. Arnoldi, op. cit., s. 132.
57	 Kazimierz Kuciński zauważył, że „większość rozwiniętych gospodarczo regionów świata znajduje 

się w kręgu kultury judeochrześcijańskiej” i wskazał jednocześnie na istnienie elementów antyeko-
nomicznych i wrogich nowoczesnej cywilizacji przemysłowej wśród założeń innych religii. Zob.: 
K. Kuciński, Ludność, [w:] Geografia gospodarcza świata, red. I. Fierla, Warszawa 1998, s. 146–147. 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



47Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

za dowód pracowitości i zaradności, czy też zawodowy perfekcjonizm i pracoholizm 
społeczeństw Azji Południowo-Wschodniej, m.in. Korei Południowej i Japonii, który 
stanowił przyczynę ich szybkiej modernizacji i gwałtownego rozwoju gospodarczego), 
badania naukowe i innowacyjność (będące np. nieodłącznym elementem intelektual-
nej otwartości wychowanych w duchu protestanckim środowisk naukowych w Stanach 
Zjednoczonych), przekonanie o wartości edukacji i wykształcenia (w wyraźny sposób 
podkreślane np. w kulturze żydowskiej), aspiracje i potrzeby ekonomiczne, model praw 
własności (np. z jednej strony sformalizowane i indywidualne prawa własności charak-
terystyczne dla cywilizacji Zachodu, z drugiej zaś regulowane prawem zwyczajowym 
kolektywne prawa własności funkcjonujące wśród społeczeństw państw afrykańskich 
i azjatyckich). Podsumowując, warto przytoczyć opinię Kazimierza Kucińskiego, który 
zauważył, że „ekonomiczne funkcje religii i kultury wynikają z obowiązujących w nich 
systemów wartości i ocen. Motywem ekonomicznych zachowań człowieka jest dążenie 
do zaspokajania uświadamianych potrzeb. To, jakie będą te potrzeby, i  to, co ludzie 
będą czynili, aby je zaspokoić, zależy od przesłanek rozwoju gospodarczego, tkwiących 
głęboko w systemach wartości religii i kultury. Uwarunkowania kulturowe i religijne 
kształtują etykę i motywacje ludzi, a także decydują o tym, czy są oni skłonni lub są 
w stanie podejmować działania zmierzające do rozwoju gospodarczego”58.

Kultura wywiera również wpływ na procesy demograficzne. To m.in. kwestie kul-
turowe (np. rozbuchany indywidualizm, konsumpcjonizm, samorealizacja i kariera za-
wodowa) odpowiadają za fakt, iż państwa wysokorozwinięte zmagają się dzisiaj z kry-
zysem instytucji rodziny, zjawiskiem późnego macierzyństwa, problemem ujemnego 
przyrostu naturalnego oraz starzeniem się społeczeństw. Jednocześnie ubogie i trady-
cyjne społeczeństwa państw rozwijających się, gdzie w dalszym ciągu dominuje model 
wielopokoleniowej i wielodzietnej rodziny, przeżywają eksplozję demograficzną, która 
także ma wyraźne podstawy kulturowe. Swoistą hybrydą tego rodzaju procesów pozo-
stają z kolei zaliczane do państw średnio rozwiniętych byłe kraje postkomunistyczne 
Europy Środkowej i Południowej, których niski przyrost naturalny posiada dynami-
kę państw wysokorozwiniętych, ale okoliczność ta nie wynika z osiągniętego poziomu 
rozwoju ekonomicznego, lecz z przynależności do cywilizacji zachodniej oraz przej-
mowania stylu życia oraz wzorców konsumpcyjnych i prokreacyjnych typowych dla 
mieszkańców bogatych państw Europy Zachodniej59. 

Na koniec nie sposób pominąć faktu, iż kultura pozostaje ważnym narzędziem 
w polityce zagranicznej państwa. Wynika to z faktu, że kultura, a ściślej atrakcyjność 
kulturowa danego państwa w  oczach innych społeczeństw buduje prestiż państwa 
i wpływa pozytywnie na jego wizerunek w stosunkach międzynarodowych, co powo-
duje, iż bywa ona zaliczana do jednego z czynników siły państwa. 

Fakt ten pozostaje powodem, dla którego państwa angażują się w promocję własnej 
kultury za granicą. W  pierwszym rzędzie służy temu dyplomacja kulturalna, a  więc 

58	 Ibidem, s. 146–148; F. Fukuyama, Historia ładu politycznego..., s. 266–275.
59	 W.M. Orłowski, op. cit., s. 88–97; K. Kuciński, op. cit., s. 125–126. 

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski48

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

zagraniczna polityka kulturalna państwa, która polega na świadomym podejmowaniu 
przez państwo działań z zakresu promocji i upowszechniania własnej kultury oraz pro-
mocji własnego stylu życia i sposobu myślenia. Celem tego rodzaju działań pozostaje 
podniesienie poziomu atrakcyjności kulturowej danego państwa, które w zamierzeniu 
prowadzi do: stworzenia pozytywnego wizerunku państwa w oczach zagranicznej opi-
nii publicznej, promocji własnego punktu widzenia w sprawach międzynarodowych 
(tj. wyjaśnianie powodów określonego działania państwa), zdobycia poparcia obcych 
społeczeństw i rządów dla prowadzonej polityki, promowania własnego modelu kultu-
rowego (np. języka i wartości – demokracji, wolnego rynku, praw człowieka itp.), budo-
wania pozytywnych relacji dwustronnych w stosunkach międzynarodowych, dotarcia 
do obywateli innych państw i dostarczanie im informacji (co jest istotne zwłaszcza tam, 
gdzie rządy kontrolują przepływ informacji). Można zatem stwierdzić, że zasadniczym 
politycznym celem dyplomacji kulturalnej pozostaje zwiększenie zdolności oddziały-
wania państwa (ang. soft power) na obce rządy i ich społeczeństwa. Instrumentami dy-
plomacji kulturalnej pozostają: wymiana kulturalna (tworzenie centrów kulturalnych 
i bibliotek za granicami państwa, tłumaczenie dzieł literackich oraz innych periodyków 
na języki obce, emisja filmów, organizowanie wystaw, koncertów itp.), wymiana akade-
micka studentów i wykładowców (kursy, stypendia, szkolenia, seminaria, konferencje), 
edukacja i  informacja (nauka języka, transmisja radiowa i telewizyjna w języku wła-
snym lub obcym, komunikaty i  oświadczenia przedstawicieli państwa zamieszczane 
w zagranicznych mediach, przemówienia dyplomatów w czasie różnych uroczystości 
w państwie przyjmującym itd.) oraz zwiększenie możliwości dostępu społeczeństw in-
nych państw do wytworów własnej kultury masowej i komercyjnej60.

Podsumowując, należy stwierdzić, że kultura pozostaje niezmiernie ważnym ele-
mentem każdej państwowości, wywiera realny wpływ na jej kształt oraz w  dużym 
stopniu decyduje o  powodzeniu procesów politycznej, społecznej i  ekonomicznej 
modernizacji. Co więcej, kultura pozostaje niezmiernie ważnym pozaekonomicznym 
i niematerialnym źródłem legitymizacji władzy państwowej oraz społecznej spójności 
państwa, których brak może doprowadzić do wystąpienia poważnych kryzysów we-
wnętrznych, niestabilności, a nawet upadku państwa. Znaczenie kultury dla istnienia 
i  funkcjonowania państw potwierdza również podkreślany współcześnie kulturowy 
wymiar bezpieczeństwa, który oznacza zdolność państw do ochrony tożsamości kul-
turowej narodu przed różnego rodzaju destrukcyjnymi z punktu widzenia stabilności 
państwa zagrożeniami kulturowymi, do których należy zaliczyć nacjonalizm, rasizm, 
ksenofobię, nieprzestrzeganie praw mniejszości etnicznych, nietolerancję oraz funda-

60	 B. Ociepka, Komunikowanie międzynarodowe, Wrocław 2002, s. 13–131; M. Mickiewicz, Polska 
dyplomacja kulturalna, [w:] Dyplomacja publiczna, red. B. Ociepka, Wrocław 2008, s. 115–145; 
M. Ryniejska-Kiełdanowicz, Dyplomacja publiczna – polskie doświadczenia z okresu wchodzenia do 
Unii Europejskiej, [w:] Dyplomacja publiczna..., s. 87–114; J.S. Nye, Soft Power. Jak osiągnąć sukces 
w polityce światowej, Warszawa 2007, s. 24–156.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



49Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

mentalizm religijny61. Wszystko to potwierdza, że w coraz bardziej zglobalizowanym 
i społecznie mobilnym świecie kultura odgrywa niezwykle istotne znaczenie dla istnie-
nia i funkcjonowania państw oraz stabilności systemu międzynarodowego.

•

Streszczenie: Artykuł zwraca uwagę na istotne znaczenie kultury w procesie powstania, funkcjono-
wania, dysfunkcji i upadku państw. Definiuje kulturę jako jedno z najważniejszych i złożonych zjawisk 
społecznych, wskazując równocześnie, że wywiera ona wpływ na niemal każdy indywidualny i grupowy 
wymiar ludzkiej egzystencji. Zwraca także uwagę na złożoność i dynamiczny charakter relacji między 
kulturą i państwem oraz podkreśla, że każde państwo posiada swoją unikalną tożsamość kulturową. 
Pomimo faktu, iż kultura na gruncie prawa międzynarodowego i doktryny stosunków międzynarodo-
wych nie jest zaliczana do kryteriów państwowości, artykuł podkreśla niezwykle istotną rolę kultury 
w procesie państwowotwórczym oraz jej wpływ na ontologiczny i funkcjonalny wymiar państwowości, 
stwierdzając, że należałoby uznać kulturę za dodatkowe i nietradycyjne kryterium państwowości. Autor 
artykułu zwrócił również uwagę na dwukierunkowy charakter relacji między państwem i kulturą, wska-
zując, że przez różnego rodzaju działania administracyjne, prawne, edukację oraz politykę kulturalną 
państwa świadomie kształtują krajobraz kulturowy, co prowadzi do kulturowej unifikacji populacji, tj. 
procesu budowania narodu politycznego, będącego charakterystycznym elementem narodowego i te-
rytorialnie określonego państwa westfalskiego. 
Słowa kluczowe: kultura w stosunkach międzynarodowych, zjawisko państwowości, tradycyjne i nie-
tradycyjne kryteria państwowości, państwowotwórcza rola kultury, kultura państwowa, wpływ kultury 
na kształt państwowości

The Culture as a Non-Traditional Constitutive Criterion of Statehood in the International 
Relations
Abstract: The article examines the critical role of the culture to the process of the creation, existence, 
dysfunction and the failure of the west phalian state. It describes the culture as one of the most import-
ant and complex social phenomenon which influences almost every aspect of individual and social life. 
It analyeses the complicated and dynamic relations between culture and state and arguesthat every 
state has its own unique cultural personality. Then it suggests, that although culturies not acclaimed 
as a critierion of statehood in international law and doctrine of international relations, its importance in 
the state-building process and impact on the ontological and functional dimensions of the state hood 
justified the claim, that culture represents an additional and non-traditional criterion of statehood. It 
also explores different type of relations between culture and state and shows, that existing states 
consciously affect the cultural environment through the administrative, legal, educational and cultural 
policies whatlead to the the cultural homogenization of its population, what represents a nation-build-
ing process, typical of the territorialy defined, sovereign, national westphalian state.

61	 M. Pietraś, Bezpieczeństwo międzynarodowe, [w:] Międzynarodowe stosunki polityczne, red. M. Pie-
traś, Lublin 2006, s. 326–335.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



Konrad Pawłowski50

Wschód Europy / Studia Humanistyczno-Społeczne 2018 / 4, 2

Keywords: The culture in the international relations, the phenomenon of the statehood, the traditional 
and non-traditional criteria of the statehood, culture as a state-building factor, the culture of the state, 
the impact of culture on the shape of statehood

Культура как нетрадиционный критерий государственности 
в международных отношениях
Аннотация: В  статье обращается внимание на важность культуры в  процессе становления, 
функционирования, дисфункции и распада государств. Он определяет культуру как одно из наи-
более важных и сложных социальных явлений, указывая в то же время на то, что она оказывает 
влияние практически на все индивидуальные и групповые измерения человеческого существо-
вания. Это также привлекает внимание к сложности и динамичности отношений между куль-
турой и государством и подчеркивает, что каждая страна имеет свою уникальную культурную 
самобытность. Несмотря на то, что культура на уровне международного права и доктрины меж-
дународных отношений не включена в критерии государственности, в статье подчеркивается 
несущественная роль культуры в процессе государственного строительства и ее влияние на 
онтологическое и  функциональное измерение государства, утверждая, что культуру следует 
рассматривать как дополнительный и нетрадиционный критерий государственности. В статье 
также обращается внимание на двунаправленный характер отношений между государством 
и  культурой, указывая, что посредством различной административной, правовой, образова-
тельной и  культурной политики государства они сознательно формируют культурный ланд-
шафт, что приводит к культурному объединению населения, то есть процессу построения поли-
тической нации, которая является характерным элементом национального и территориально 
определенное Вестфальское государство.
Ключевые слова: культура в международных отношениях, феномен государственности, тради-
ционные и нетрадиционные критерии государственности, государствообразующая роль культу-
ры, государственная культура, влияние культуры на форму государственности

Bibliografia
„European Journal of International Law” 2003, vol. 14, nr 4. 	
Adaptacja wartości europejskich w państwach islamu, red. A. Ziętek, K. Stachurska, Lublin 2004.
Arab Human Development Report 2004. Towards Freedom in the Arab World, United Nations Develop-

ment Programme, Arab Found for Economic and Social Development, Arab Gulf Programme for 
United Nations Developments Organizations, New York 2007, [online] http://www.un.org/Publica-
tions.

Arnoldi J., Ryzyko, Warszawa 2011.
Bezpieczeństwo narodowe i międzynarodowe u schyłku XX wieku, red. D.B. Bobrow, E. Haliżak, R. Zięba, 

Warszawa 1997.
China’s Information and Communications Technology Revolution. Social changes and state responses, 

red. X. Zhang, Y. Zheng, New York 2009.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS



51Kultura jako nietradycyjne kryterium państwowości w stosunkach międzynarodowych

Восток Европы / Гуманитарно-общественные исследования 2018 / 4, 2

Drakulić S., Oni nie skrzywdziliby nawet muchy. Zbrodniarze wojenni przed Trybunałem w Hadze, Warsza-
wa 2006.

Dyplomacja publiczna, red. B. Ociepka, Wrocław 2008.
Fukuyama F., Budowanie państwa. Władza i ład międzynarodowy w XXI wieku, Poznań 2005.
Fukuyama F., Historia ładu politycznego. Od czasów przedludzkich do rewolucji francuskiej, Poznań 2012. 
Geografia gospodarcza świata, red. I. Fierla, Warszawa 1998. 
Gore A., Zamach na rozum, Katowice 2008.
Howard M., Wojna w dziejach Europy, Wrocław 1990.
Huntington S.P., Zderzenie cywilizacji i nowy kształt ładu światowego, Warszawa 2004.
Jackson R., Suwerenność. Ewolucja idei, Warszawa 2011.
Jones W.S., The Logic of International Relations, Cincinnati 1996.
Kennedy P., Mocarstwa świata. Narodziny – Rozkwit – Upadek, Warszawa 1994. 
Kłoskowska M., Kultura masowa, Warszawa 1983.
Kuźniar R., Polityka i siła. Studia strategiczne – zarys problematyki, Warszawa 2005.
Lamentowicz W., Państwo współczesne, Warszawa 1996.
Międzynarodowe stosunki polityczne, red. M. Pietraś, Lublin 2006. 
Moraczewska A., Transformacja funkcji granic państwa, Lublin 2008.
Nye J.S., Soft Power. Jak osiągnąć sukces w polityce światowej, Warszawa 2007.
Ociepka B., Komunikowanie międzynarodowe, Wrocław 2002.
Okoń W., Alegorie narodowe. Studia z dziejów sztuki polskiej XIX wieku, Wrocław 1992.
Orłowski W.M., Świat do przeróbki. Spekulanci, bankruci, giganci i ich rywale, Warszawa 2011.
Paruch W., Trembicka T., Typologia systemów bezpieczeństwa w XIX i XX wieku, Lublin 1996.
Shaw M.N., Prawo międzynarodowe, Warszawa 2006.
Szacki J., Historia myśli socjologicznej. Część druga, Warszawa 1981.
Szacki J., Historia myśli socjologicznej. Część pierwsza, Warszawa 1981
Szűcs J., Trzy Europy, Lublin 1995.
Weir W.R., Przełomowe momenty w historii konfliktów zbrojnych, [b.m.w.] 2005.

Pobrane z czasopisma Wschód Europy http://journals.umcs.pl/we
Data: 29/01/2026 21:49:32

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

