
KULTURA I WARTOŚCI 
ISSN 2299-7806 
NR 1(11)/ 2015  

ARTYKUŁY, s. 5–20 
 

 

 
FILOZOFIA MISTYCZNA  

CZY RACZEJ MISTYKA FILOZOFICZNA?  
ZAŁOŻENIA ANTROPOLOGICZNE  

MISTYKI I FILOZOFII KAROLA WOJTYŁY  
 

Kazimierz Rynkiewicz 
 

Filozofia i mistyka, jako odrębne obszary badań, głęboko się przenikają i wzajemnie 
na siebie oddziałują. Widać to szczególnie w twórczości Karola Wojtyły, późniejszego 
papieża Jana Pawła II. Dlatego pojawia się pytanie: czy mamy do czynienia u Wojtyły 
z filozofią mistyczną, czy też raczej z mistyką filozoficzną. Celem artykułu nie jest wy-
czerpująca analiza relacji zachodzącej między mistyką a filozofią Wojtyły, lecz ukazanie 
niektórych kluczowych elementów, które mają charakter zarówno mistyczny, jak też 
filozoficzny, a przy tym są istotne dla właściwego zrozumienia antropologii Wojtyły. 
Chodzi więc o doświadczenie, metafizykę i człowieka. W tym kontekście pojawia się 
pytanie o skuteczność czynnika integracyjnego, który przenika obszar mistyki i filozofii.  
 
Słowa kluczowe: mistyka, filozofia, doświadczenie, integracja 

  
 

Wprowadzenie 
 

W ludzkim języku jest niewiele pojęć, które by się przenikały i wza-
jemnie na siebie oddziaływały tak głęboko, jak mistyka i filozofia. Każde 
wzajemne odziaływanie – A na B lub B na A – stanowi nie tylko pewną 
relację, lecz ma także określony horyzont czasowy. Jeżeli chodzi o mi-
stykę i filozofię, to horyzont czasowy obejmuje okres od początków for-
mułowania i przekazywania myśli ludzkiej przez filozofów przedsokra-
tejskich aż do dnia dzisiejszego. Możemy się o tym przekonać, spogląda-
jąc na przykład na Homera Iliadę i Odyseję bądź na Hezjoda Teogonię. 
Ta ostatnia, stanowiąca najstarsze świadectwo poezji greckiej, opisuje 
tajemnicze powstawanie bogów oraz ich rolę w życiu ówczesnych ludzi. 
Mamy więc tu do czynienia z mitami, w których można już dostrzec 
prymitywną refleksję filozoficzną, przejawiającą się w użyciu pojęć filo-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

6 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

zoficznych, takich jak „przyczyna” itp.1 Natomiast współczesne świa-
dectwa przenikania się mistyki i filozofii są jeszcze bardziej różnorodne. 
I tak na przykład Ludwig Wittgenstein pisał w swoim Traktacie logiczno-
filozoficznym, że czymś mistycznym nie jest to, jak świat istnieje, lecz to, 
że istnieje. Wittgenstein podkreślał przy tym znaczenie „uczucia mi-
stycznego”2. Fakt istnienia świata był głównym punktem odniesienia 
także w refleksji i życiu Karola Wojtyły, późniejszego pa-pieża Jana 
Pawła II3. Szczególnie wyraźnie widać to w Medytacjach nad Księgą Ro-
dzaju4. W twórczości Wojtyły nie chodzi głównie o ontolo-giczne ujęcie 
istniejącego świata, lecz o wypracowanie antropolog-gicznych założeń o 
świecie. Mamy tutaj do czynienia z analizą prak-tyczno-naukową, której 
zasadniczym celem było zgłębienie tajemnicy człowieka5.  

Zagadnieniom dotyczącym antropologicznych założeń o świecie, któ-
re podejmuje Wojtyła, można przypisać co najmniej podwójny charak-
ter: mistyczny i filozoficzny. Oba te aspekty są ze sobą ściśle powiązane 
i uzupełniają się w różnorodny sposób. Dlatego może powstać pytanie: 
czy u Wojtyły mamy do czynienia z filozofią mistyczną, czy raczej 
z mistyką filozoficzną6. Niniejszy artykuł nie jest wyczerpującym przed-
stawieniem relacji zachodzącej między mistyką i filozofią Wojtyły. Cho-
dzi jedynie o ukazanie niektórych kluczowych elementów, które mają 
charakter zarówno mistyczny, jak i filozoficzny, oraz są istotne dla wła-
ściwego zrozumienia antropologii Wojtyły. To zaś pozwoli odpowie-
dzieć na pytanie na temat relacji między mistyką a filozofią. Do tych 
elementów należy więc zaliczyć doświadczenie, metafizykę i człowieka.  

Najpierw przedstawię te elementy w sposób ogólny, ze szczególnym 
uwzględnieniem ich przesłania mistyczno-filozoficznego. Następnie 

                                                        
1 Por. F. Ricken, Philosophie der Antike, Kohlhammer Verlag, Stuttgart–Berlin–Köln 

2000, s. 13–14. 
2 Por. L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, [w:] tenże, Werkausgabe 

in 8 Bänden, t. 1, Suhrkampp Verlag, Frankfurt am Main 1984, 6.44–7. 
3 W niniejszym artykule będę (zasadniczo) z racji formalnych używał wyrażenia „Ka-

rol Wojtyła“. Wyjątek stanowią przypisy i bibliografia, gdzie będziemy rozróżniać mię-
dzy wyrażeniami „Karol Wojtyła“ i „Jan Paweł II”.  

4 Por. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski. Medytacje, Wydawnictwo św. Stanisława BM, 
Kraków 2003, s. 15–27.  

5 Należy tu wyraźnie zaznaczyć, że Wojtyła zgłębia tajemnicę człowieka z perspek-
tywy naukowca i duszpasterza. 

6 Pojęcia te są rozumiane następująco: 1) filozofia mistyczna – chodzi o dyscyplinę, 
w której zagadnienia filozoficzne mają „zabarwienie“ mistyczne; 2) mistyka filozoficzna 
– chodzi o dyscyplinę, w której zagadnienia mistyczne posiadają „zabarwienie“ filozo-
ficzne. 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

7 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

spróbuję ocenić spójność między obszarem mistyki i filozofii, by na ko-
niec zwrócić uwagę na dwa problemy ogólno-metodologiczne. 

 
Możliwość doświadczenia 

 
Pojęcie „doświadczenie” ma istotne znaczenie tak w obszarze 

mistyki, jak i w filozofii. Dlatego możemy słusznie mówić o doś-
wiadczeniu mistycznym i filozoficznym, jak też pytać za Kantem, na ile 
one są możliwe7. Oba rodzaje doświadczenia są możliwe i mają róż-
norodny charakter, chociaż dotyczą tej samej rzeczywistości, jaką jest 
człowiek. Wojtyła o tym dobrze wiedział, gdy pisał rozprawę doktorską 
Zagadnienie wiary w dziełach św. Jana od Krzyża, a następnie swoje główne 
dzieło filozoficzne Osoba i czyn. Podczas gdy w rozprawie doktorskiej 
dominująca rola przypada doświadczeniu wiary, które ze swej natury ma 
wymiar mistyczny i jest przeżyciem religijnym, to w drugim dziele 
dostrzegamy już doświadczenie człowieka, które ma obejmować również 
doświadczenie wiary.  

Według Wojtyły, doświadczenie mistyczne jest przeżywane 
na płaszczyźnie osobowego spotkania człowieka z Bogiem w wierze. 
Chodzi o wiarę żywą i jednoczącą, wzbogaconą darami Ducha, 
szczególnie darem rozumienia. Jest ona organicznie włączona 
w intencjonalne dążenie człowieka ku Bogu, angażujące wszystkie 
ludzkie zdolności i cnoty. Wiara nie jest sprzeczna z obecnym w tym 
doświadczeniu poznaniem intelektualnym. W akcie wiary intelekt 
poznaje bowiem „nieprzedmiotowość” swego przedmiotu, czyli Boga. 
Wiedza o nieprzedmiotowości przedmiotu poznania jest najwyższym 
rodzajem wiedzy, jaką człowiek może mieć o Bogu. Jest to wiedza 
o tym, że Boga nie można pojmować jako przedmiotu, lecz jako osobę, 
poznawalną jedynie w relacji wzajemnego daru8. O osobie nie można 
mówić w taki sam sposób, w jaki mówimy o rzeczy; osoby nie da się też 
zredukować do jej zmiennych stanów emocjonalnych. Według Wojtyły, 
doświadczenie mistyczne pokazuje, że percepcja najwyższej wartości – 
samego Boga – która może być udziałem osoby, i zarazem najpełniejsze 
doświadczenie wartości samej osoby, dokonują się w całkowitej pustce 
emocjonalnej. Człowiek nie może więc poznać Boga jako przedmiotu. 
Rozum naturalny dochodzi najwyżej do stwierdzenia faktu istnienia 

                                                        
7 Por. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, red. I. Heidmann, Reclam Verlag, Stuttgart 

2002, s. 19–23. 
8 Por. R. Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki, TN KUL, Lublin 1996, 

s. 81–82.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

8 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

Boga, nie może jednak pojąć jego istoty. Również wiara nie daje 
człowiekowi takiego poznania Boga, z którego wynikałaby absolutna 
wiedza obejmująca całą rzeczywistość w Bogu. W wierze człowiek nie 
tylko spotyka Boga, lecz także uświadamia sobie, że nieprzedmiotowość 
Boga wynika z jego charakteru osobowego. Kluczem do właściwego 
przeżywania doświadczenia mistycznego jest uświadomienie sobie przez 
człowieka podobieństwa do Boga. W ten sposób rodzi się też przeko-
nanie o personalistycznym wymiarze wiary chrześcijańskiej, wypływają-
cej z wewnętrznego doświadczenia osoby. Dlatego wiara towarzyszy 
wolności osoby, broniąc jej przed wszelkim uprzedmiotowieniem lub 
instrumentalizacją, nie wymuszając jednocześnie rezygnacji z wiedzy o 
człowieku9. 

Prawdziwa wiedza, oparta również na doświadczeniu mistycznym, 
pobudza w człowieku doświadczenie filozoficzne, nazywane 
też doświadczeniem człowieka. Także ten rodzaj doświadczenia 
ma charakter personalistyczny, kształtujący się przede wszystkim w dzia-
łaniu człowieka. A więc jest to doświadczenie osoby w czynie. Według 
Wojtyły, w takim doświadczeniu człowiek ukazuje się jako szczególne 
suppositum i równocześnie jako konkretne niepowtarzalne ja. Mamy tu 
do czynienia z doświadczeniem w podwójnym sensie: najpierw człowiek 
może doświadczać samego siebie, jest wtedy podmiotem doświadczenia, 
ale może też być doświadczany przez innych – jest wówczas przed-
miotem doświadczenia. Doświadczenie człowieka oznacza więc zawsze 
doświadczenie „czegoś” lub „kogoś”10. Doświadczenie każdej rzeczy 
znajdującej się poza człowiekiem łączy się zawsze z jego auto-
doświadczeniem. Człowiek nigdy nie doświadcza czegoś poza sobą, nie 
doświadczając przy tym w jakiś sposób samego siebie. Oprócz własnej 
osoby przedmiotem doświadczenia są także inni ludzie. Doświadczenie 
człowieka jest tym większe i bogatsze, im więcej ludzi obejmuje. Według 
Wojtyły, doświadczając, człowiek nie tyko przeżywa wrażenia zew-
nętrzne, porządkowane przez rozum, lecz przeżywa też doświadczenie 
jako organiczną całość, złożoną nie tylko z aktów zmysłowych. Do-
świadczenie człowieka konstytuuje się zatem poprzez auto-
doświadczanie oraz doświadczanie innych ludzi. Z jednej strony Wojty-
                                                        

9 Por. Jan Paweł II, Tryptyk rzymski, dz. cyt., s. 9–37. Por. także R. Buttiglione, Myśl 
Karola Wojtyły, dz. cyt., s. 88–91.  

10 K. Wojtyła, Person: Subjekt und Gemeinschaft, tłum. J. Splett, [w:] tenże, Der Streit um 
den Menschen. Personaler Anspruch des Sittlichen, Butzon und Bercker, Kevelaer 1979, s. 17. 
Por. także K. Rynkiewicz, Von der Grundlegung der christlichen Ethik zur Grundlegung 
der philosophischen Anthropologie. Eine kritische Untersuchung zum Personbegriff bei Karol 
Wojtyla, Diss., Berlin 2002, s. 82–93. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

9 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

ła rozróżnia doświadczenie wewnętrzne i zewnętrzne, z drugiej zaś ak-
centuje ich ścisłe wzajemne powiązanie. Uwzględnienie obu rodzajów 
doświadczenia jest nieodzowne w procesie poznawczym. Problematykę 
doświadczenia wzbogaca Wojtyła poprzez pojęcia nieporównywalności i 
jednorodności. Nieporównywalność oznacza, że ja sam jestem sobie dany 
w sposób bardziej intensywny i bardziej zróżnicowany niż każdy inny 
człowiek, który mną nie jest. Natomiast jednorodność oznacza to samo 
co jedność znaczenia, do której mamy dostęp przy pomocy indukcji. 
Doświadczenie własnego ja, tzn. autodoświadczenie, jest także doświad-
czeniem człowieka, ale nie można go przekazać innym. Analizując do-
świadczenie człowieka, Wojtyła podkreśla także, że jego wewnętrzny 
i zewnętrzny aspekt są jednoczesne. Możliwa jest dzięki temu komplekso-
wość doświadczenia, w procesie poznawczym osoby przesłonięta jego 
prostotą11.  

Doświadczenie człowieka, połączone zawsze z procesem poznawczym 
osoby, dokonuje się według Wojtyły w szczególny sposób w działaniu. 
Składa się z wielu faktów, pośród których szczególne znaczenie przysłu-
guje faktom działania, gdyż to w nich osoba odkrywa siebie poprzez 
własne czyny. Doświadczenie człowieka implikuje, że człowiek jest oso-
bą, a jego działanie czynem. Na podstawie faktu, że „człowiek działa”, 
rozpoznajemy w szczególny sposób człowieka jako osobę. Czyn należy 
zatem traktować jako szczególny moment wglądu w osobę, natomiast 
każde doświadczenie człowieka stanowi zarazem zrozumienie tego, cze-
go doświadczam. Czyn jest więc szczególnym momentem współwystę-
pującym w doświadczeniu osoby. Doświadczenie osoby jest jednocze-
śnie ściśle połączone z jej zrozumieniem, przy czym to ostatnie ma cha-
rakter oglądu duchowego, danego nam w fakcie, że „człowiek działa”. 
Pojmowanie faktu, że „człowiek działa” jako koniunkcji „osoba–czyn” 
pokrywa się więc z doświadczeniem12.  

Kolejnym krokiem w analizie doświadczenia człowieka jest uwzględ-
nienie płaszczyzny moralności. Doświadczenie i duchowy ogląd osoby 
w czynach i na podstawie jej czynów dokonują się bowiem przede 
wszystkim wtedy, gdy te czyny mają jakąś wartość moralną. Czyny mo-
gą więc być moralnie dobre lub złe. Dzięki moralności możemy dostrzec 
szczególny charakter czynów. Na podstawie czynów, stanowiących 
szczególny moment oglądu, oraz zdobytego w doświadczeniu poznania, 
ukazuje się więc moralna wartość osoby. Dlatego doświadczenie moral-

                                                        
11 Por. K. Wojtyła, Person und Tat, tłum. H. Springer, Herder, Freiburg–Basel–Wien 

1981, s. 11–15. 
12 Tamże, s. 16–21. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

10 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

ne stanowi integralną część doświadczenia człowieka. Ponieważ moral-
ność umożliwia „stawanie się człowieka”, to nie jest żadnym abstrakcyj-
nym produktem, lecz rzeczywistością egzystencjalną – ściśle połączoną 
z osobą jako jej właściwym podmiotem. Integralnym elementem zawar-
tym w strukturze „stawania się człowieka” jest wolność13, dzięki której 
osoba staje się zdolna do przekraczania „metafizycznej granicy”. 

 
Granica metafizyczna 

  
Proces przekraczania, a więc doświadczania transcendencji czegoś, 

np. jakiegoś X, jest najpierw poprzedzony dochodzeniem do tego X. 
Aby przekroczyć X, musimy wcześniej przekroczyć przynależącą 
do niego granicę. W odpowiedziach Jana Pawła II na pytania 
przygotowane przez Vittoria Messoriego (a zawartych w książce 
Przekroczyć próg nadziei) chodziło o „granicę nadziei”14. Choć również 
w nadziei moglibyśmy szukać jakiegoś piętna metafizycznego, które 
samoczynnie „odciska się” w procesie przekraczania, to jednak bardziej 
widoczne jest to w obszarze mistyki i filozofii. W obu tych obszarach 
metafizyka ukazuje się bardzo wyraźnie, przyjmując odpowiednią formę 
zależnie od epoki. Metafizyka jest konieczna do zrozumienia mistyki 
i filozofii. Tezę tę wysuwał Wojtyła w wielu miejscach. 

W obszarze mistyki metafizyka jest zawsze powiązana z wiarą, 
stanowiącą konieczny warunek zjednoczenia z Bogiem. W tym 
kontekście Wojtyła rozwija myśl św. Jana od Krzyża, zgodnie z którą 
wiara jest środkiem15 zjednoczenia duszy z Bogiem. Nawiązuje przy tym 
do obrazu Droga na górę Karmel, dokonując jego interpretacji oraz zwra-
cając uwagę na wyraźnie w nim dostrzegalne aspekty metafizyczne. In-
terpretacja dotyczy między innymi przykładu drewna i płonącego ognia. 
By przemienić drewno w płonący ogień, trzeba by żar – który jest środ-
kiem – przepalił drewno i upodobnił je do siebie. Przemiany drewna w 
ogień dokonuje żar, który własną mocą sprawia, że drewno przyjmuje 
formę ognia. To jednak może nastąpić wtedy, gdy żar osiągnie odpowie-
dnie natężenie, który pozwoli przepalić drewno16. 
                                                        

13 Por. K. Wojtyła, Lubliner Vorlesungen, red. J. Stroynowski, tłum. D. Spranger 
i E. Wiener, Seewald Verlag, Stuttgart 1981, s. 94–101; tenże, Person und Tat, 
dz. cyt. s. 137–159.  

14 Por. Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, RW KUL, Lublin 1994. 
15 Chodzi więc o „element“ umożliwiający zjednoczenie, czy też o „drogę“, na której 

dokonuje się zjednoczenie duszy z Bogiem. 
16 Wnioski, jakie Wojtyła wyprowadza z tego przykładu, są następujące: kiedy 

św. Jan od Krzyża mówi o środku, to ma na uwadze konkretną rzeczywistość, dokładniej 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

11 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

W perspektywie metafizycznej chodzi zatem o to, że wiara, podobnie 
jak żar ognia, ma ze swej natury moc dokonywania przemiany. 
Przemiana, szczególnie ta wypływająca z wiary, łączy się nieuchronnie 
z wywieraniem wpływu na istniejącą rzeczywistość i jej przekraczaniem. 
W obszarze mistyki szczególne znaczenie ma „metafizyczne wykra-
czanie” poza empirycznie doświadczalną granicę – co ujawnia się np. w 
kontemplacji. Środkiem do tego celu jest wiara. Choć Wojtyła był o tym 
głęboko przekonany, to pyta, o jaką wiarę chodzi? Przede wszystkim 
chodzi o wiarę jako nadprzyrodzoną cnotę intelektu, umożliwiającą 
zjednoczenie duszy z Bogiem. Poza tym wiara posiada jeszcze większą 
wartość dzięki swojej wewnętrznej naturze, tzn. dzięki „boskiemu 
uczestnictwu” – jako określona władza, z której wypływa i wyrasta zjed-
noczenie duszy z Bogiem w kontemplacji17. Jako metafizyczny środek 
zjednoczenia, wiara znajduje się więc zawsze w relacji do rozumu: wiara 
domaga się tego, by jej przedmiot został rozpoznany przy pomocy 
rozumu, rozum zaś – w kulminacyjnej fazie swego poszukiwania – 
koniecznie uznaje to, co przedkłada mu wiara. Harmonijną relację 
między wiarą i rozumem opisuje Wojtyła nawiązując do św. Tomasza z 
Akwinu. Światło rozumu i światło wiary pochodzą od Boga, co powo-
duje, że nie mogą sobie przeczyć. Wiara nie lęka się rozumu, lecz go 
poszukuje i obdarza zaufaniem. Tak jak łaska zakłada i dopełnia naturę, 
tak wiara zakłada i dopełnia rozum. Oświecony przez wiarę rozum zo-
staje uwolniony od ograniczeń, które są skutkiem grzechu, i otrzymuje 
siłę do tego, by wznieść się ku poznaniu tajemnicy Boga w trzech oso-
bach18.  

Metafizyka w obszarze mistyki opiera się również na przesłankach 
rozumowych. W taki właśnie sposób wytwarza się jej więź z obszarem 
filozofii, by następnie w sposób „konstruktywny” przekroczyć jej 
granicę. Według Wojtyły, dokonuje się to głównie na płaszczyźnie pod-
miotu i wspólnoty. Taka filozoficzna perspektywa metafizyki współbrzmi 
z XX-wiecznym ujęciem tej problematyki, czego potwierdzenie znajdu-
jemy np. u Ludwika Wittgensteina – mówi on o podmiocie, który nie 

                                                                                                                                  
mówiąc jej naturę w odniesieniu do celu; poza tym domaga się od niej przymiotów 
i ściśle określonych właściwości, które okazałyby się istotowo współmierne 
do osiągnięcia celu. Współmiernym środkiem jest więc taki czynnik, który dzięki swej 
naturze wystarcza do osiągnięcia celu. Por. K. Wojtyła, Zagadnienie wiary w dziełach 
św. Jana od Krzyża, Wydawnictwo O.O Karmelitów Bosych, Kraków 1990, s. 31. 

17 Por. K. Wojtyła, Zagadnienie wiary w dziełach św. Jana od Krzyża, dz. cyt. s. 267. 
18 Por. Jan Paweł II, Enzyklika „Fides et ratio”, Sekretariat der Deutschen 

Bischofskonferenz, Bonn 1998, s. 44–52. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

12 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

należy do świata, lecz stanowi jego granicę, następnie pyta o to, gdzie w 
świecie można dostrzec podmiot metafizyczny19.  

Odpowiadając na to pytanie, Wojtyła wskazuje na podmiot osobowy 
i zdolny do działania, szczególnie zaś zdolny do miłości i odpowiedzialności 
oraz do budowania wspólnoty. Taki podmiot doświadcza transcendencji 
wobec stanów świadomości, tzn. transcendencji przejawiającej się w jego 
zdolności do bycia podmiotem czynu. Założeniem metafizycznym tej 
koncepcji jest arystotelesowsko-tomistyczna doktryna podwójnego skut-
ku czynu. Zgodnie z nią, czyn ma zarówno skutek przechodni wycho-
dzący poza podmiot, jak też skutek nieprzechodni pozostający w pod-
miocie. U Wojtyły to założenie otrzymuje również wymiar egzystencjalny. 
Koncepcja Wojtyły różni się od ujęć tradycyjnego tomizmu, gdyż nie 
chodzi w niej o aktualizację indywidualnej substancji racjonalnej natury, 
lecz o przeżywanie siebie, o samostanowienie i samorealizację jedynej i 
niepowtarzalnej osoby, która przeżywa własne „uprzedmiotowienie” 
odzwierciedlone w świadomości. W ten sposób mamy do czynienia z 
transcendencją osoby wobec jej wnętrza, tzn. wobec tego, co jest w niej 
nieredukowalne. Osoba zwraca się zatem ku swej rozumnej i wolnej 
istocie przekraczającej dynamizmy emocjonalne. Można by nazwać to 
transcendencją pionową, która różni się zasadniczo od transcendencji pozio-
mej, występującej w fenomenologii i posiadającej charakter intencjo-
nalny20. Rezultatem transcendencji pionowej jest działanie osoby, prze-
jawiające się między innymi w aktach miłości i odpowiedzialności. 
Wojtyła przeprowadza metafzyczną analizę miłości, wychodząc od tego, 
że miłość jest zawsze wzajemną relacją między osobami, opierającą się 
na ich zarówno indywidualnym, jak i wspólnym nakierowaniu na dobro. 
Miłość jest aktem, który najpełniej rozwija egzystencję osobową. Do 
istoty miłości należy sympatia, która, choć nie jest poznaniem, wpływa w 
największym stopniu na akty poznawcze. Sympatia łączy się ściśle z 
przeżywaniem wartości. W miłości skrywa się odpowiedzialność za 
drugą osobę, gdyż w miłości osoba ta zostaje włączona w najściślejszą 
wspólnotę bytu i działania21. Wspólnotę taką określa Wojtyła jako 
międzyosobowe my, a następnie czyni ją fundamentem swej teorii uczest-
nictwa. Uczestnictwo jest zaś koniecznym warunkiem każdej wspólnoty i 
ma wymiar metafizyczny – co zauważył już Platon w swej nauce o 

                                                        
19 Por. L. Wittgenstein, Tractatus-logico-philosophicus, dz. cyt., 5.632. 
20 Por. K. Wojtyła, Person und Tat, dz. cyt., s. 120–169, 204–213. Por. także R. Butti-

glione, Myśl Karola Wojtyły, dz. cyt., s. 207–226. 
21 Por. K. Wojtyła, Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie, tłum. A. Berz, Kösel 

Verlag, München 1979, s. 63–87, 113. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

13 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

dwóch światach i określił mianem methexis22. Platońskie pojęcie methexis 
odzwierciedla się w filozofii Wojtyły, ma jednakże zabarwienie perso-
nalistyczne, widoczne szczególnie w kontekście relacji “ja–ty”. W ten 
spo-sób ugruntowana zostaje antropologiczna stabilność wspólnoty23. 

 
Antropologiczna stabilność bytu 

 
Bogactwo doświadczeń zdobytych w obszarze mistyki i filozofii, 

szczególnie zaś doświadczeń posiadających dobrze ukształtowany 
wymiar metafizyczny, można bez wątpienia uważać za decydujący ele-
ment w procesie tworzenia się antropologicznej stabilności bytu. 
W koncepcji Wojtyły chodzi o człowieka jako byt osobowy. Stabilność 
tego bytu wyraża się najpierw w przeżywaniu Ewangelii, wynikającym 
z kontemplacji opartej na wierze, a następnie w zachowywaniu norm 
i spełnianiu obowiązków, co owocuje szczęściem.  

Pierwszy etap stabilności rozważa Wojtyła w kontekście filo-
zoficznego systemu Maxsa Schelera, konfrontując go z opartą na for-
malizmie myślą Kanta. Praktyczne przeżywanie Ewangelii opiera się na 
ideale etycznym i przejawia się w naśladowaniu osobistego przykładu 
mistrza. Z chrześcijańskiego punktu widzenia, takim przykładem jest Je-
zus Chrystus, uważany także za gwaranta stabilności osobowej człowie-
ka. W koncepcji Schelera, opartej na obiektywizmie etycznym, Wojtyła 
dostrzega potężnego sprzymierzeńca. Schelerowska wersja metody 
fenomenologicznej, ugruntowana w materialnej etyce wartości, w której 
podmiot ujmuje wartość w doświadczeniu przedmiotowym, może mieć 
bowiem nie tylko zastosowanie teoretyczne, lecz również pastoralne. 
Umożliwia ukazanie wartości w doświadczeniu codziennym, przyjmując 
je za punkt wyjścia analiz. Etyka nie musi być powiązana z systemem 
absolutnych nakazów, niemających oparcia w doświadczeniu podmiotu; 
ukazuje wartości jako istotny element zrozumienia osobowego 
doświadczenia. Ponadto Scheler sugestywnie opisuje funkcję, jaką w 
procesie odkrywania wartości pełni naśladowanie. To właśnie przez 
naśladowanie etosu życia drugiego człowieka można przyswoić sobie te 
wartości, którym on daje świadectwo. Innym wielkim odkryciem 
Schelera – prócz wartości i naśladowania – jest pojęcie osoby. Osoba jest 

                                                        
22 Por. Platon, Der Staat, [w:] tenże, Sämtliche Dialoge, red. O. Apelt, t. V, Meiner 

Verlag, Hamburg 2004, s. 514–516. 
23 Por. K. Rynkiewicz, Von der Grundlegung der christlichen Ethik, dz. cyt., s. 195–233. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

14 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

miejscem doświadczania wartości24. Wartość ma charakter obiektywny i 
choć nie jest wytworem podmiotu, to ujawnia się tylko w osobie.  

Wojtyła docenia zatem znaczenie systemu Schelera, a następnie pod 
jego wpływem i przy pomocy indywidualnej metody filozoficznej buduje 
fundament, ugruntowujący antropologiczną stabilność osoby – stabilność 
wypływającą z przeżywania wartości chrześcijańskich. Praktycznie ukie-
runkowany rezultat doświadczenia mistycznego otrzymuje w ten sposób 
solidne podłoże filozoficzne, ale nie jest jedynym czynnikem prowadzą-
cym do stabilności osobowego bytu ludzkiego.  

Osoba ludzka, żyjąca według zasad Ewangelii, może zachowywać 
normy, szczególnie normy moralne i spełniać obowiązki wobec samej siebie 
i społeczeństwa. A czyniąc to, doznaje szczęścia, które jest synonimem 
samorealizacji. Według Wojtyły, jest to kolejny etap w procesie kształ-
towania się antropologicznej stabilności bytu osobowego. Przestrzeganie 
norm, poprzedzone ich określeniem i akceptacją, wspiera godność czło-
wieka jako osoby. Posiada to szczególne znaczenie dlatego, że człowiek 
zdolny jest również czynić zło. Potrzebuje zatem norm, by rozpoznawać 
dobro i zło25. Określanie norm dokonuje się w procesie etycznego nor-
mowania, gdzie decydującym czynnikiem jest rozum jako immanentny 
skłądnik istoty ludzkiej. Człowiek, żyjący według określonych norm, 
osiąga doskonałość jako osoba ludzka, w przeciwnym razie dochodzi do 
wypaczenia osoby i zatracenia wartości. Wynika stąd, że źródłem norm 
jest natura ludzka, przy czym rozum określa zasady działania i dąży do 
rozpoznania drogi prowadzącej do stabilności i udoskonalenia bytu 
ludzkiego w ramach całego porządku natury. Dla Wojtyły, norma jest 
więc prawdą dotyczącą dobra. Zadaniem norm, szczególnie norm 
moralnych, jest formułowanie ścisłych zobowiązań, które wzywają osobę 
do samospełnienia. Osoba, która potrafi się sama opanować, realizuje się 
przede wszystkim przez spełnianie zobowiązań jako szczególnych 
modyfikacji samookreślania oraz intencjonalności. Wypełnianie 
obowiązku – w czym pokazuje się normatywna siła prawdy – 
poświadcza, że osoba jest w działaniu wolna. Fakt, że człowiek 
dokonujący czynów zarazem sam się spełnia, uwidacznia się w sumieniu. 
Między sumieniem, pojmowanym jako wewnątrzosobowe źródło 

                                                        
24 Por. K. Wojtyła, Primat des Geistes. Philosophische Schriften, tłum. M. Kurecka, 

Seewald Verlag, Stuttgart–Degerloch 1980, s. 265–282. Por. także R. Buttiglione, Myśl 
Karola Wojtyły, dz. cyt., s. 92–102. 

25 Por. K. Wojtyła, Lubliner Vorlesungen, dz. cyt. s. 257. Por. także Jan Paweł II, 
Enzyklika “Centisimus annus”, Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1991, 
s. 25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

15 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

zobowiązań, oraz obiektywnym porządkiem norm moralnych zachodzi 
określona korelacja26.  

Samospełnianie się antropologicznie stabilnego bytu osobowego jest 
dla Wojtyły równoznaczne ze szczęściem. Człowiek dąży do szczęścia, 
ponieważ dąży do niego każdy byt ludzki. Szczęście jest więc celem 
natury i dlatego nie może być przedmiotem wyboru. Połączone jest ono 
wyłącznie z osobą ludzką, z jej specyficzną strukturą. Wojtyła odgranicza 
wyraźnie swoje ujęcie szczęścia od koncepcji utylitarystycznych – 
podkreślających element przyjemności – i opiera się na rozróżnieniu 
człowiek działa i coś w człowieku się dzieje. Podczas gdy szczęście jest 
strukturalnie połączone z doświadczeniem działania, a co za tym idzie 
także z transcendencją osoby w czynie i z jej spełnianiem się, to wszel-
kiego rodzaju przyjemności tylko się w człowieku dzieją27. Dlatego nie-
odzowne staje się pytanie dotyczące integracji. 

 
Konieczność integracyjnego współistnienia mistyki i filozofii. 

Dwie uwagi krytyczne 
 
Człowiek tworzy kulturę w różnych jej wymiarach, w wymiarze 

osobistym: język, nauka, moralność, religia, czy też w wymiarze 
rzeczowym: sztuka, technika itp. Dlatego możemy mówić o kulturze 
umysłu i domagać się jej uzasadnienia28. Charakterystyczną cechą takiej 
kultury, szczególnie w postmodernizmie, jest jej zdolność do „inte-
gracyjnego współistnienia”. O konieczności takiego współistnienia należałoby 
także mówić w kontekście mistyki i filozofii Wojtyły. Tak brzmi postulat 
wysunięty przez autora niniejszego artykułu.  

Podstawową konsekwencją tego postulatu może być twierdzenie: 
postawione na początku pytanie „czy u Wojtyły mamy do czynienia 
z filozofią mistyczną, czy raczej z mistyką filozoficzną” w kontekście 
współistnienia intergracyjnego ukazuje się w zupełnie inny sposób. W re-
zultacie wprowadzenia postulatu współistnienia integracyjnego, powią-
zane z tym pytaniem zamierzenia epistemologiczne ulegają zmianie: W 
centrum zainteresowań nie stoi już zatem dysjunkcja (p albo q, filozofia 
mistyczna albo mistyka filozoficzna), lecz koniunkcja (p i q, filozofia mistyczna 
i mistyka filozoficzna). Chodzi więc o skuteczność czynnika integracyjnego w 

                                                        
26 Por. K. Rynkiewicz, Von der Grundlegung der christlichen Ethik, dz. cyt., s. 166–170. 
27 Por. K. Wojtyła, Person und Tat, dz. cyt., s. 198–203; tenże, Erziehung zur Liebe. 

Mit einer ethischen Fibel, tłum. D. Spranger, Seewald Verlag, Stuttgart 1979, s. 110–112. 
28 Por. K. Rynkiewicz, Zur Begründung der „Kultur des Geistes”. Eine Analyse 

zur Ontologie des Bewusstseins, Wydawnictwo Ignatianum, Kraków 2010, s. 11–16. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

16 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

obu obszarach myślenia, w obszarze filozofii mistycznej oraz w obszarze 
mistyki filozoficznej. Czynnikiem integracyjnym są natomiast ogólne 
założenia antropologiczne, zabarwione osobowym charakterem bytu 
ludzkiego. Możliwość współistnienia integracyjnego odnosi się zarówno 
do mistyki, jak i do filozofii, co powoduje, że każdy z tych obszarów jest 
zasadniczo otwarty na ewentualną korelację z drugim obszarem. Poza 
tym historia filozofii i historia mistyki wyraźnie pokazują, że taka kore-
lacja jest nie tylko możliwa, lecz przynosi również obopólne korzyści. 
Na czym więc integracja taka mogłaby polegać?  

W Osobie i czynie Wojtyła pisze, że integracja jest urzeczywistnieniem 
jedności na bazie różnorodnej kompleksowości odkrywanej w człowieku. 
Podobnie jak pojęcie transcendencji, również element integracji jest roz-
ważany w odniesieniu do ludzkiego działania, gdzie uwidaczniają się 
wyraźnie różne mechanizmy pochodzące z obszarów somatyki 
i psychiki. Z tego powodu konieczna jest najpierw analiza pojęcia inte-
gracji z uwzględnieniem elementów somatycznych, tzn. ciała ludzkiego. 
Analiza taka pokazuje, że człowiek jako osoba nie jest swoim ciałem, 
lecz posiada swoje ciało i posługuje się nim w działaniu. Chociaż osoba 
nie jest tożsama z ciałem, to przynależność ciała do osoby ludzkiej jest 
konieczna. Bowiem ciało określa to, co jest widoczne w człowieku jako 
osobie. Ze względu na swe ciało człowiek stanowi część natury, co ozna-
cza, że może również uzewnętrzniać się w świecie przyrodniczym, prze-
żywając radość i miłość, ale też chorobę i cierpienie. Poza tym Wojtyła 
stwierdza, że problematykę integracji należy analizować uwzględniając 
także elementy psychiczne. Chodzi tu nie tylko o dynamiczne czynniki 
emocjonalne, takie jak uczucia i procesy z nimi powiązane, lecz także o 
świadomość, która pełni wobec tych czynników nadrzędną funkcję, po-
legającą na ich integracji. Wiodąca rola świadomości jest zatem 
koniecznym warunkiem osobowego dynamizmu człowieka29. 

Proces takiej integracji, opisanej przez Wojtyłę w ramach analizy 
filozoficznej, dokonuje się w obszarze doświadczenia ludzkiego, gdzie 
punktem kulminacyjnym jest transcendencja osoby. Tak pojęta inte-
gracja mogłaby równiez mieć istotne znaczenie na płaszczyźnie meta-
fizyki, powiązanej odpowiednio z wymiarem mistyki. Jednakże Wojtyła 
nie czyni tego nazbyt wyraźnie. To powoduje, że w odniesieniu do ob-
szarów mistyki i filozofii czytelnik dostrzega w twórczości Wojtyły 
pewną dwubiegunowość, gdyż spójność tych obszarów – niezależnie 
od tego, pod jakim kątem będziemy o niej mówić – nie zostaje dosta-
                                                        

29 Por. K. Wojtyła, Person und Tat, dz. cyt., s. 229–252, 255–301; tenże, Liebe 
und Verantwortung, dz. cyt., s. 94. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

17 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

tecznie wyakcentowana. Poza tym nie widać też w myśleniu Wojtyły, 
gdy jest ono ujmowane holistycznie, wyraźnej „efektywności integra-
cyjnej” umożliwiającej koniunkcyjne ujęcie relacji między filozofią a 
mistyką. Taka efektywność mogłaby się wyraźnie uzew-nętrznić w 
formie kontemplacji bądź refleksji filozoficznej. Tak więc zarówno kon-
templacja należąca do obszaru mistyki, jak też refleksja filo-zoficzna 
osadzona w obszarze filozofii, nie pozostają ze sobą w takiej korelacji, by 
mogły na siebie od strony rzeczowej i metodologicznej na tyle skutecznie 
oddziaływać, by od strony semantycznej wzajemnie się ubogacać. To po-
ciąga również za sobą cały szereg innych poważnych konsekwencji. 
Zwróćmy zatem uwagę na dwa problemy natury ogólnometodo-
logicznej. 

W myśleniu Wojtyły można zauważyć pojęcia, które często 
nie są należycie objaśnione – tam, gdzie byłoby to potrzebne – lecz 
zostają po prostu odniesione do wcześniej opisywanego kontekstu30. 
Kontekst ten powinien służyć jako podstawa gwarantująca semantyczną 
klarowność pojęć, którą można osiągnąć przede wszystkim w procesie 
logicznego wnioskowania. Przykładem jest tu pojęcie „uczestnictwa”. 
Pojęcie to możemy łatwo przyporządkować zarówno do obszaru 
mistyki, jak też filozofii, a potencjalny czytelnik może je właściwie 
zrozumieć dopiero wtedy, gdy odniesie je do pojęć wcześniejszych, 
takich jak „transcendencja” czy „integracja”31. Jednak taki stan rzeczy 
zakłada u czytelnika dobrze już wyształconą umiejętność logicznego 
wnioskowania, czym nie muszą się przecież charakteryzować wszyscy 
czytelnicy. Taka procedura, zmierzająca do systematycznej i praktyczno-
naukowej analizy, nie jest więc zbyt korzystna od strony meto-
dologicznej, ponieważ ogranicza krąg odbiorców. To samo dotyczy 
perspektywy hermeneutycznej, a w szczególności procedury wyjaś-
niania. Drugim problemem, który wyraźnie wykracza poza meto-
dologiczne struktury procesu myślowego, jest tzw. „zawężony perso-
nalizm”. Przenika on refleksję Wojtyły także w obszarze mistyki i filozo-
fii. Przykładowo, w swych rozważaniach na temat osoby Wojtyła nie-
wystarczająco uwzględnia klasyczne stanowiska z kręgu pozachrześci-
jańskiego, a przecież również i one stanowią dziedzictwo ludzkich pod-
                                                        

30 Dotyczy to przede wszystkich licznych fragmentów zawartych w obszernych mo-
nografiach Wojtyły, takich np. jak Osoba i czyn bądź Miłość i odpowiedzialność. Natomiast 
w przypadku pojedynczych artykułów wymagania dotyczące objaśniania pojęć nie są 
już tak rygorystyczne – co najmniej z powodów formalnych, tzn. trzeba mieć nieustannie 
na uwadze objętość artykułu. W tym przypadku zakłada się, ze czytelnik będzie posiadał 
w znacznej mierze znajomość pojęć (filozoficznych). 

31 Por. K. Wojtyła, Person und Tat, dz. cyt., s. 311. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

18 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

miotów osobowych, posiadających bogate doświadczenia mistyczne i 
filozoficzne. Taka konstelacja nie sprzyja, lecz raczej ogra-nicza kre-
atywność umysłu ludzkiego. 

 
Uwagi końcowe 

  
Powyższe krytyczne uwagi, posiadające w tym artykule charakter tyl-

ko „symboliczny”, choć powiązane wyraźnie z antropologią, chcemy 
zakończyć pytaniem: czy w twórczości literacko-naukowej Wojtyły ma-
my do czynienia z elementami realizmu oraz idealizmu? Odpowiedź na 
to pytanie jest pozytywna. Poza uzasadnieniem merytorycznym – wyni-
kającym z zarysowanej powyżej refleksji na temat niektórych kluczo-
wych aspektów filozofii i mistyki – taka odpowiedź ma także swoje uza-
sadnienie w faktach. To zaś polega na tym, że jako filozof Wojtyła 
utrzymywał ścisłe kontakty naukowe z Romanem Ingardenem, który 
problematykę realizmu i idealizmu traktował bardzo poważnie32. Dokła-
dniejsze wyjaśnienie tej konstelacji wymagałoby jednak napisania innego 
opracowania.  

Można jednak stwierdzić, że mistyczno-filozoficzne przesłanie Wojty-
ły rysuje obraz człowieka nie tylko ugruntowanego w bycie osobowym, 
lecz także powiązanego z wymiarem realistyczno-idealistycznym. Trze-
ba więc powiedzieć, że Wojtyła jest „wrażliwym piewcą” świata, w któ-
rego myśleniu obecne są wszystkie wymiary człowieka, a nie tylko wy-
brane33. 
 
 
  

Bibliografia 
 

Buttiglione R., Myśl Karola Wojtyły, tłum. J. Merecki, TN KUL, Lublin 
1996. 

Jan Paweł II, Enzyklika „Centisimus annus”, Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 1991. 

Jan Paweł II, Enzyklika „Fides et ratio”, Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 1998.  

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, RW KUL, Lublin 1994. 

                                                        
32 Por. K. Rynkiewicz, Zwischen Realismus und Idealismus. Ingardens Überwindung 

des transzendentalen Idealismus Husserls, Ontos Verlag, Frankfurt–Paris–Lancaster–New 
Brunswick 2008, s. 7–30. 

33 Por. W. Siebel, Philosophie und Theologie Karol Wojtylas, Saka, Basel 1986, s. 313. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

19 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

Jan Paweł II, Tryptyk rzymski. Medytacje, Wydawnictwo św. Stanisława 
BM, Kraków 2003. 

Kant I., Kritik der reinen Vernunft, red. I. Heidemann, Reclam Verlag, 
Stuttgart 2002. 

Platon, Der Staat, [w:] Platon, Sämtliche Dialoge, red. O. Apelt, t. V, 
Meiner Verlag, Hamburg 2004. 

Ricken F., Philosophie der Antike, Kohlhammer Verlag, Stuttgart–Berlin–
Köln 2000. 

Rynkiewicz K., Von der Grundlegung der christlichen Ethik zur Grundlegung 
der philosophischen Anthropologie. Eine kritische Untersuchung zum Person-
begriff  bei Karol Wojtyła, Diss., Berlin 2002. 

Rynkiewicz K., Zur Begründung der „Kultur des Geistes“. Eine Analyse zur 
Ontologie des Bewusstseins, Wydawnictwo Ignatianum, Kraków 2010. 

Rynkiewicz K., Zwischen Realismus und Idealismus. Ingardens Überwindung 
des transzendentalen Idealismus Husserls, Ontos Verlag, Frankfurt–Paris–
Lancaster–New Brunswick 2008. 

Siebel W., Philosophie und Theologie Karol Wojtylas, Saka, Basel 1986. 
Wittgenstein L., Tractatus logico-philosophicus, [w:] L. Wittgenstein, Werk-

ausgabe in 8 Bänden, t. 1, Suhrkampp Verlag, Frankfurt am Main 1984. 
Wojtyła K., Erziehung zur Liebe. Mit einer ethischen Fibel, tłum. D. Spran-

ger, Seewald Verlag, Stuttgart 1979. 
Wojtyła K., Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie, tłum. A. Berz, 

Kösel Verlag, München 1979. 
Wojtyła K., Lubliner Vorlesungen, red. J. Stroynowski, tłum. D. Spranger i 

E. Wiener, Seewald Verlag, Stuttgart 1981.  
Wojtyła K., Person: Subjekt und Gemeinschaft, tłum. J. Splett, [w:] K. 

Wojtyła, Der Streit um den Menschen. Personaler Anspruch des Sittlichen, 
Butzon and Bercker, Kevelaer 1979. 

Wojtyła K., Person und Tat, tłum. H. Springer, Herder, Freiburg–Basel–
Wien 1981. 

Wojtyła K., Primat des Geistes. Philosophische Schriften, tłum. M. Kurecka, 
Seewald Verlag, Stuttgart–Degerloch 1980. 

Wojtyła K., Zagadnienie wiary w dziełach św. Jana od Krzyża, Wydawnictwo 
O.O Karmelitów Bosych, Kraków 1990. 

 
 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09



 

  

 

20 Kazimierz Rynkiewicz, Filozofia mistyczna czy raczej mistyka filozoficzna?  
… 

Summary 
 

Mystical Philosophy, or rather Philosophical Mysticism?  
Anthropological Conditions of Mysticism  

and Philosophy of Karol Wojtyła 
   

As individual fields of research, philosophy and mysticism penetrate deep each other 
and affect each other throughout. This is especially seen in the thought of Karol Wojtyła, 
the future Pope John Paul II. Therefore, the question arises: are we dealing here with 
mystical philosophy or philosophical mysticism? The aim of this paper is not to provide 
an extensive analysis of the relation between mysticism and philosophy, but to name a 
few basic elements which have a mystical and a philosophical character and are required 
for the proper understanding of philosophy of Wojtyła. What the present paper is con-
cerned with is the following: the experience, metaphysics and a person. In this context, 
there arises a question about the efficiency of the integration factor that permeates the 
areas of mysticism and philosophy. 

 
Keywords: mysticism, philosophy, experience, integration 
 
 
 

Zusammenfassung 
 

Mystische Philosophie, oder eher philosophische Mystik?  
Anthropologische Voraussetzungen der Mystik  

und Philosophie Karol Wojtylas 
 
 

Als einzelne Forschungsgebiete durchdringen Philosophie und Mystik tief 
einander und wirken sich aufeinander aus. Ganz besonders ist dies zu sehen beim 
Denken von Karol Wojtyla, dem späteren Papst Johannes Paul II. Darum stellt sich 
die Frage: Haben wir es bei Wojtyla mit einer mystischen Philosophie oder eher 
einer philosophischen Mystik zu tun? Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist es nicht, 
eine erschöpfende Analyse der Relation zwischen der Mystik und Philosophie 
Wojtylas zu liefern, sondern einige prinzipielle Elemente zu benennen, welche 
sowohl einen mystischen als auch einen philosophischen Charakter aufweisen und 
für das richtige Verständnis der Anthropologie Wojtylas erforderlich sind. Es 
handelt sich also um die Erfahrung, Metaphysik und den Menschen. In diesem 
Kontext erscheint die Frage nach der Effizienz von dem Integraftionsfaktor, der die 
Gebiete der Mystik und Philosophie durchdringt. 
 
Schlüsselworte: Mystik, Philosophie, Erfahrung, Integration 
 
 
KAZIMIERZ RYNKIEWICZ, habilitated doctor, private docent in the Department of 
the Philosophy, Philosophy of Science and Study of Religion, Ludwig Maximilians 
University Munich, Germany. E-mail: kazimierz.rynkiewicz1@gmail.com. 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:10:09

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

