
 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 13/ 2015  
ARTYKUŁY, s. 27–38 

 

 

 

 KRYZYS CZŁOWIECZEŃSTWA  

– ZAGROŻENIE CZY SZANSA? 
 

Witold P. Glinkowski 
 

Celem artykułu jest kontestacja tendencji – nienowej, ale wyraźnej we współczesnym 
myśleniu o człowieku – do traktowania problemu kryzysu człowieczeństwa w katego-
riach funkcji kryzysu cywilizacyjnego. Kryzys rozpoznawany w sferze techniczno-
cywilizacyjnej oraz ten, który zagraża użytkującemu ją człowiekowi, to zjawiska nieho-
mogeniczne, a nawet dysjunktywne. Diagnozy obu kryzysów, dotyczące ich przyczyn, 
konsekwencji i środków zaradczych, stawiano z różnych filozoficznych stanowisk (m. in. 
szkoła frankfurcka, E. Husserl). Jednak okazuje się, że pełne uchwycenie problemu jest 
możliwe dopiero pod warunkiem osadzenia go w etycznej przestrzeni spotkania, o któ-
rym piszą filozofowie dialogu (M. Buber, A. J. Heschel, E. Lévinas). I o ile kryzysy cywi-
lizacyjne są wyzwaniem do ich przezwyciężenia, o tyle „kryzys człowieczeństwa” jest 
cenną i wciąż aktualną wskazówką za nieredukowalnością człowieka do cywilizacyjnych 
ram jego życia.1 

 
Słowa kluczowe: kryzys, filozofia dialogu, osoba, cywilizacja, Husserl 

                                                           
WITOLD P. GLINKOWSKI, doktor habilitowany, Instytut Filozofii, Uniwersytet 

Łódzki, Polska; adres do korespondencji: ul. Kopcińskiego 16/18, 90-232 Łódź. E-mail: 
witoldpiotrporycki@o2.pl 

 

 
Ekspozycja problemu 

 
Wprawdzie każdy kryzys można odczytywać jako sygnał jakiegoś za-

grożenia, jednak pojęcia te nie są synonimami. Błędem byłoby wniosko-
wanie o zagrożeniu na podstawie samego tylko stwierdzenia kryzysu. 
Tym bardziej niedopuszczalne jest niedostrzeganie w kryzysie szansy, 
która w sytuacji pozakryzysowej, np. w czasach cywilizacyjnej stabiliza-
cji czy postępu, nie pojawia się lub bywa przeoczana. Zagrożeniem oka-
zać się może nie tylko i nie tyle kryzys, ale jego brak. Staje się to oczywi-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

28 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

ste, gdy uwzględnimy okoliczność, że kryzysy i zagrożenia dotyczą róż-
nych sfer rzeczywistości.

Niektóre kryzysy szczególnie bezpośrednio dotykają człowieka, 
wpływają na jego kulturową i ponadkulturową obecność w świecie. Cza-
sem katalizują kulturową samoświadomość, czego klasycznym przykła-
dem byłby Nietzscheański nihilizm, występujący w roli pesymistycznej 
diagnozy, ale też jako zwiastun lepszego jutra i zachęta do wyjścia 
z kulturowego impasu.  

Próby filozoficznego rozpoznawania kulturowych kryzysów, 
uwzględniające kontekst ich przyczyn wraz z prognozami na temat kie-
runków i szans ich przezwyciężenia, rodziły się w obrębie różnych, czę-
sto bardzo odległych od siebie, a nawet rozbieżnych nurtów i tradycji. 
Ta sytuacja jest tym bardziej zrozumiała, gdy uwzględnimy wieloznacz-
ność samego pojęcia kryzysu. Jednak owa wieloznaczność wydaje się 
instruktywna, pobudza do refleksji, animuje ją, przeciwdziała przed-
wczesnemu jej zaniechaniu, zmusza nie tylko do krytycznego, ale także 
wieloaspektowego, polifonicznego jej rozważenia. Zresztą, o czym wie-
lekroć pouczają dzieje filozofii, sama wieloznaczność pojęcia nie musi 
być jego ułomnością, może przecież zapobiegać pochopnej jego petryfi-
kacji. Wieloznaczność towarzyszyła niejednej z filozoficznych idei, po-
cząwszy od greckiej arché, a skończywszy na zapożyczonych z filozo-
ficznej tradycji i zasymilowanych przez E. Husserla pojęciach entelechii 
czy telosu, które posłużyły mu do sygnalizowania tego, co uniwersalne i 
swoiste, zarówno dla człowieczeństwa jak i dla filozofii. 

Kryzys człowieczeństwa wydaje się nie być prostą funkcją kryzysu 
cywilizacyjnego, lecz raczej, paradoksalnie, jest zjawiskiem w jakiś spo-
sób towarzyszącym cywilizacyjnemu progresowi. Za sygnał zagrożenia 
płynącego z tego kryzysu uznać można przestrogę dwudziestowiecznych 
dialogików, że do „zaćmienia człowieczeństwa” dochodzi nawet, a mo-
że zwłaszcza, w czasach tryumfu nauki kultury i techniki. I odwrotnie, 
myśl antropologiczna zyskiwała głębię i samodzielność nie w epokach 
zadomowienia, lecz bezdomności. Doświadczając tej ostatniej człowiek 
zdolny był myśleć o sobie nie jako o cząstce kosmosu, lecz jako o istocie 
bezprecedensowej pod względem swej genezy, istnienia, znaczenia 
i przeznaczenia1. Jawił się sobie, by użyć metafor jakie formułował 
A. J. Heschel, nie tylko jako „kropla w oceanie bytu”, ale też jako „fon-
tanna sensu”2. Zarazem pozwalało mu to dostrzec nie tylko okoliczność, 

                                                           
1 M. Buber, Problem człowieka, tłum. J. Doktór, PWN, Warszawa 1993, s. 11, passim.  
2 A. J. Heschel, Człowiek nie jest sam, tłum. K. Wojtkowska, Wydawnictwo Znak, 

Kraków 2008, s. 178.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

29 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

że jest, i jaki jest, ale także to, że istnieje wobec Drugiego, że jest obec-
ny3.  

Rozpoznanie kryzysu, w jakim znalazł się współczesny człowiek, od-
czytanie go w perspektywie filozoficznej, może i powinno zaowocować 
transformacją obejmującą szerokie spektrum ludzkiego istnienia, po-
strzeganego zarówno w planie jednostkowym, jak i wspólnotowym. 
W tym przypadku niebezpieczeństwem jest nie sam kryzys, lecz jego 
opaczne interpretacje. Mogą one bowiem prowadzić do podejmowania 
takich środków zaradczych, które koncentrując się na przedmiotowej 
obiektywności, ignorują aspekt podmiotowo-osobowy. Tymczasem 
uwzględnienie tego ostatniego bywa kluczowe dla owocnego spożytko-
wania kryzysu, a zatem takiego, które nasze człowieczeństwo czyni bo-
gatszym, pełniejszym, wartościowszym, a ponadto nie pozbawia go sta-
tusu wciąż aktualnego zadania. 

 

Kryzys nauki 
 

Z pewnością czymś innym jest kryzys rozpoznawany w sferze przed-
miotowej oraz taki, którego się doświadcza w obrębie podmiotowości. 
Pierwszy łatwo rzuca się w oczy, drugi często umyka naszej uwadze, 
czego spektakularnym przykładem może być choćby „ten, który spada”, 
tytułowy bohater opowiadania S. Mrożka4. Ów „spadający”, jeśli tylko 
ma wokół siebie podobnych sobie, nie jest świadomy opresji, w jakiej się 
znalazł. Swoje położenie będzie mógł rozpoznać dopiero wówczas, gdy 
pomogą mu w tym np. filozofowie, owi „funkcjonariusze ludzkości” jak 
określał ich Husserl, ale też pod warunkiem, że posłucha ich głosu. 
I właśnie na gruncie fenomenologii, w dziełku poświęconym „kryzysowi 
człowieczeństwa europejskiego” pojęcie kryzysu pojawia się w obu pla-
nach. W przedmiotowym, bo mamy tu do czynienia z diagnozą stanu 
europejskiej kultury, ale też w podmiotowym, bo kulturę tę tworzą pod-
mioty posiłkujące się specyficznym modelem racjonalności. Ten model 
ocenia Husserl negatywnie, gdyż zawłaszczył on jego zdaniem pole po-
znawcze i skanalizował procedury badawczo-eksplikacyjne. Było to kon-
sekwencją przyjęcia za powszechnie obowiązujący paradygmatu metodo-
logicznego zaczerpniętego z nauk przyrodniczych. W rezultacie doszło 
do uprzedmiotowienia całego uniwersum, w którym poznawczo roze-
znaje się ludzki podmiot. Husserl podważa zasadność takiej metodolo-

                                                           
3 M. Buber, Problem człowieka, dz. cyt., s. 10. 
4 S. Mrożek, Ten, który spada, [w:] tenże, Wybór dramatów i opowiadań, Wydawnictwo 

Literackie, Kraków 1975, s. 408 – 416. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

30 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

gicznej subsumpcji, a zarazem konstatuje metodologiczny deficyt: „Czy 
istnieje metoda pozwalająca objąć dziedzinę »ducha«, dziedzinę dziejów 
we wszystkich istotowych możliwościach, a przez to pozwalająca stwo-
rzyć odnoszące się do tej dziedziny »ścisłe« prawdy w ścisłych poję-
ciach?”5.  

W perspektywie nauk przyrodniczych czy psychologicznych podmiot 
jawi się jako nadbudowany nad tym, co cielesne. A przecież przyroda 
nie jest samodzielna, nie manifestuje się w sposób „źródłowy”; jest ona 
jedynie wytworem ducha, który ją poznaje. Dopiero w perspektywie 
nauk humanistycznych człowiek okazuje się osobą, podmiotem osobo-
wych doświadczeń6. Jego specyfikę wyznacza mu swoista entelechia, ów 
„duchowy telos europejskiego człowieczeństwa”7. Badawcze nastawienie 
na wyróżnioną w ten sposób sferę ducha Husserl przeciwstawia nasta-
wieniu naturalistycznemu – niezależnie, czy to ostatnie kieruje się na 
przyrodę, czy też na przedmiotowo potraktowane artefakty kultury8. 

Postulowana przez Husserla fenomenologia transcendentalna ma 
w sposób ostateczny przezwyciężyć błąd naturalistycznego obiektywi-
zmu, a dokona tego, jeśli „filozofującym punktem wyjścia” uczyni Ja, 
rozumiane jako transcendentalna subiektywność. Przyroda przestanie 
być czymś zewnętrznym, obcą duchowi res extensa, a okaże się imma-
nentna sferze ducha. Czy jednak możliwe jest zbudowanie obiektywizu-
jącej nauki o duchu, duszy, psychice oraz o wspólnotach osobowych, 
a zatem takiej, która miałaby prawo przyznawać im „istnienie w for-
mach czasoprzestrzeni”9. Owszem, filozof zgłasza program takiej nauki, 
traktującej ducha w sposób nieimmanentystyczny: „Duch, a nawet tylko 
duch, istnieje w sobie samym i dla siebie samego, jest samodzielny 
i w tej samodzielności i tylko w niej może być potraktowany naprawdę 
racjonalnie, naprawdę i od podstaw naukowo”10. 

 

Fenomenologia wobec kryzysu 
 

Szansę na przezwyciężenie kryzysu odnajduje Husserl w filozofii, a to 
z powodu jej genezy, specyfiki i powołania. To ona zapoczątkowała 
uniwersalną naukę o wszechświecie, ale też naukę „o wszechjedności 
                                                           

5 E. Husserl, Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia, Wydawnictwo Fundacja 
Aletheia, Warszawa 1993, s. 82. 

6 Tamże, s. 85. 
7 Tamże, s. 18. 
8 Tamże, s. 89. 
9 Tamże, s. 47. 
10 Tamże, s. 44, 48. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

31 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

wszelkiego bytu”. To ona patronowała myśleniu w kategoriach telosu, 
które zrodziło się w Grecji na przełomie VII i VI wieku11. Ów „duchowy 
telos europejskiego człowieczeństwa” przedstawia się jako nieskończona 
idea, ku której „skrycie zmierza wszelkie duchowe stawanie się”12. Przy 
czym filozofia dla Husserla, podobnie jak nauka, „to nazwa specjalnej klasy tworów kultury”.  

Rozwój kultury miałby polegać na aproksymacyjnym zmierzaniu ku 
nierozpoznanym jeszcze kulturowym standardom, normom – 
wprawdzie skrytym, ale uniwersalnym, bo wyznaczającym horyzont 
tego rozwoju. „To zaś – jak pisze Husserl – oznacza postępującą 
przemianę całej ludzkiej wspólnoty”, a człowiek ulega przemianie, 
„stopniowo staje się nowym człowiekiem”13. Oczywiście, europejskość 
okazuje się tu wyrazicielką i reprezentantką uniwersalności. Dzięki takiej 
przemianie wszyscy, którzy zrozumieją owe idee, zdołają pojąć, że żyjąc 
w skończoności, kierują się zarazem poza nią. To odkrycie generuje 
nową jakość. A jest nią wspólnota: „[…] której życie duchowe, 
zjednoczone miłością idei, wytwarzaniem idei i idealnym normowaniem 
życia, zawiera w sobie otwarty ku przyszłości horyzont nieskończoności: 
horyzont nieskończoności pokoleń odnawiających się z ducha idei”14.  

Uniwersalność – podkreśla Husserl – ma swoje korzenie w sferze 
podmiotowej, zaś ta krystalizuje się w strukturze wspólnoty. Dla 
Husserla modelem wspólnoty osób, będzie wspólnota badaczy – 
filozofów i naukowców – zaś tym, co ich łączy, integruje, jest poznawcze 
zainteresowanie, skierowane ku pewnemu wspólnie respektowanemu 
obszarowi wartości.  

  
Ratio pytania o osobę 

 
Niewątpliwie prefiguracją europejskiego racjonalizmu były dokonania 

greckich filozofów. Zapoczątkowane przez nich przemiany stopniowo 
zataczały coraz szersze kręgi. Filozofia, umacniając swoje kulturowe 
obywatelstwo, kanalizowała i katalizowała europejskie myślenie, wy-
znaczała jego ramy i wytyczała mu drogi. Organizowała kulturową rze-
czywistość, i to w dwojakim sensie: „jako rozszerzająca się zawodowa 
wspólnota filozofów i jako rozszerzający się wraz z nią wspólnotowy 

                                                           
11 Tamże, s. 19.   
12 Tamże.  
13 Tamże, s. 20.  
14 Tamże, s. 21. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

32 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

ruch oświatowy”15. A zjawisko rozrastania się kultury filozoficznej, nie-
zależnie od tendencji dezintegracyjnych (np. podział ludzi na wykształ-
coną elitę i niewykształcone pospólstwo), niewątpliwie sprzyjało przeła-
mywaniu narodowych partykularyzmów na rzecz promocji powszechnej 
wspólnoty uczonych16. Te zmiany dokonywały się pod przewodnictwem 
filozofii, która zaistniawszy za sprawą „kilku greckich dziwaków”, teraz 
będzie już realizowała swą „archontyczną misję” na rzecz całej ludzko-
ści17. 

W czym należy więc szukać przyczyn kryzysu człowieczeństwa? – py-
ta Husserl. I odpowiada: „w zbłąkanym racjonalizmie”18. Nie racjona-
lizm jako taki jest winowajcą, lecz jego karykaturalna postać. Do wypa-
czenia racjonalności dochodzi mianowicie wówczas, gdy nie osiąga ona 
właściwego dla niej, filozoficznego szczebla; gdy nie kieruje się ku swe-
mu telosowi i miast stawać się uniwersalną, poprzestaje na poziomie par-
tykularnym. Bo chociaż każdy człowiek („a nawet Papuas”) uosabia 
wyższy stopień rozwoju świata animalnego, to jednak nie każdy nie 
zawsze bywa podmiotem rozumu filozoficznego. A zatem – oto diagno-
za Husserla – „Bycie człowiekiem na wyższym szczeblu człowieczeń-
stwa albo rozumu wymaga […] autentycznej filozofii”19. Tę tezę trzeba 
uściślić. Oto bowiem nie każda historyczna postać filozofii zasługuje na 
miano autentycznej. Nie wszystkie te postaci są równie udane, równie 
wartościowe. I nie wszystkie – raczej nieliczne – mogą realizować em-
blematyczną dla filozoficznego rozumu ideę nieskończoności. Ponadto 
„jednostronna racjonalność zawsze może stać się złem”20. Husserl od-
rzuca uroszczenia naiwnego racjonalizmu, który w czasach nowożyt-
nych przyjął kostium obiektywizmu, a później naturalizmu21.  

Nowożytność, mimo swych teoretycznych i praktycznych sukcesów, 
ulega rozczarowaniu samą sobą. Zobiektywizowawszy uniwersum świa-
ta nie zdołała zapewnić obiektywnego statusu subiektywności, która jest, 
wedle Husserla, podmiotem wszelkiej poznawczej eksploracji. W ten oto 
sposób zuniwersalizowanie metody nauk przyrodniczych doprowadziło 
do wykluczenia z pola badań wszystkiego, co subiektywne. 

Dla Husserla kryzys „europejskiego sposobu istnienia”, ściśle zwią-
zany z kryzysem kategorii racjonalności, jest wytłumaczalny dopiero 
                                                           

15 Tamże, s. 33. 
16 Tamże, s. 36. 
17 Tamże, s. 37. 
18 Tamże, s. 38. 
19 Tamże, s. 39. 
20 Tamże, s. 40. 
21 Tamże, s. 41. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

33 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

wówczas, gdy uwzględnimy kontekst teleologii europejskich dziejów. 
Wyraża się ona zadaniem aproksymacyjnego zbliżania się do nieskoń-
czoności jako celu. Winą za kryzys – powtórzmy – niepodobna obarczać 
racjonalizmu jako takiego, lecz historyczne postacie, jakie przybrał, tzn. 
naturalizm i obiektywizm. Odwrócenie się Europy od racjonalizmu 
oznaczałoby jej upadek, jedynym ratunkiem jest zaś jej odrodzenie, które 
dokonałoby się „z ducha filozofii przez heroizm rozumu przezwycięża-
jącego ostatecznie naturalizm”22. 

Wolno jednak zapytać Husserla – postulującego, by filozof nie zanie-
dbywał żadnego z horyzontów, wyznaczających filozofii jej nieskończo-
ne zadanie – czy uwzględnia tę nieskończoność, której miarą jest nie tyle 
uniwersalny rozum, dostępny każdej ludzkiej jednostce i czyniący je 
anonimowymi jego beneficjentami, ile imienna bezprecedensowość kon-
kretnej ludzkiej osoby? Czy misja, jaką filozofia ma spełnić względem „autentycznego człowieczeństwa” jest tą samą, którą jest ona winna 
ludzkim osobom – wszystkim, ale też każdej z osobna? 
 

Pytanie o kryzys wobec pytania o człowieka 

 
Trudno przeoczyć cywilizacyjno-kulturowy progres, którego jesteśmy 

świadkami. Trudno też nie ulec fascynacji spektakularnym tryumfom 
techniki, których odzwierciedleniem jest wzrost standardów życia, po-
ziomu i jakości konsumpcji, poczucia bezpieczeństwa, dostępu do wie-
dzy, słowem, możliwości wszechstronnego korzystania z cywilizacyjno-
kulturowych dobrodziejstw. A jednak, w dobie automatyzacji i mecha-
nizacji, które monopolizują produkcję, zawłaszczają rynek i nawet pod-
porządkowują sobie człowieka, nie traci swojej ostrości pytanie o kryte-
ria i miarę postępu. A tym bardziej, o cenę, którą trzeba płacić za każdy 
postęp. Czy nie jest ona zbyt wysoka i czy nie jest nią – co sugerował 
M. Horkheimer – wyparcie się idei człowieka, rozumianej jako cel i mia-
ra postępu?23 Czyżbyśmy dziś nie musieli już poważnie traktować obaw 
tego autora wobec takiej wykładni racjonalności, która prowadzi do 
przeobrażania kultury w przemysł. Czyżby już nie kusił nas miraż posze-
rzenia władzy nad światem, de facto sankcjonujący odwrotną zależność 
i sprowadzający ludzkiego ducha w „automat sformalizowanego rozu-
mu”24. Nie bez powodu współczesny myśliciel przywołał prowokacyjne 

                                                           
22 Tamże, s. 51.  
23 M. Horkheimer, Krytyka instrumentalnego rozumu, tłum. H. Walentowicz, 

Wydawnictwo Scholar, Warszawa 2007, s. 34. 
24 Tamże, s. 137. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

34 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

pytanie S. J. Leca: czy jeśli ludożerca zacznie używać widelca i noża, to 
jest to wyraz postępu?25 

Zapewne ani postęp, ani kryzys nie są niczym niezależnym od czło-
wieka, czyli od tego, kto takie miano nadaje kulturowym zjawiskom 
obserwowanym w otaczającym go świecie. To człowiek, dość arbitral-
nie, decyduje o uznaniu jednych zjawisk za kryzysowe, innych zaś prze-
ciwnie – za symptomatyczne dla postępu. Ale czyniąc to, posiłkuje się 
pewnymi presupozycjami, aktualnie przyjmowaną skalą i miarą. Nie-
rzadko odwołuje się przy tym do nowych mitów, będących dlań kluczem 
interpretacyjnym oraz kryterium umożliwiającym zorientowanie aksjo-
logicznej przestrzeni oraz orientowanie się w niej. Dziś, w świecie 
„płynnej nowoczesności”, pewne dylematy tracą znaczenie, jakie miały 
dla dawnych moralistów, z kolei inne wydają się bardziej kłopotliwe. 
Starożytni widzieli jasno, że nie każda przyjemność jest sprzymierzeń-
cem w dążeniu do pełni człowieczeństwa. Wiedzieli, że powinno się 
między nimi wybierać, ze świadomością, że ów wybór nie jest funkcją 
cywilizacyjnych niedostatków, lecz przeciwnie, jest ważnym zadaniem 
i przywilejem. Zarzucenie go, uchylanie się przed nim, prędzej czy póź-
niej musi obrócić się przeciw człowiekowi. Dziś skłonni jesteśmy uwie-
rzyć w omnipotencję cywilizacyjnego postępu, uznać go za panaceum na 
wszelkie kryzysy, w tym na kryzys człowieczeństwa. Prawie zapomina-
my o tym, że niezależnie od zakresu i wymiaru technologicznych zdoby-
czy, niezależnie od stopnia i trwałości „zadomowienia”, które nam gwa-
rantują, nie oddalą od nas groźby odczłowieczenia. A to, czy jest ona 
groźbą realną, czy tylko potencjalną, jedynie od nas zależy. 

Zapewne też nie od dziś staliśmy się sybarytami, łaknącymi beztro-
skiego życia, publicznego poklasku, łatwego dostępu do przyjemności. 
Te cechy są trwale wpisane w naszą kondycję, niezależnie od miejsca 
i czasów w jakich żyjemy. Jednak współcześnie coraz oczywistsze staje 
się udzielanie aprobaty wobec uzależnień od konsumpcji, od władzy, 
od przyjmowania postaw egoistycznych, przyklaskujących społecznemu 
koniunkturalizmowi, moralnemu permisywizmowi czy populizmowi. 
Są one nie tylko uznawane za „naturalne” motywacje ludzkiego życia, 
ale też niejednokrotnie promowane i nagradzane. Urastają do rangi 
standardu, są wyznacznikiem (po)nowoczesnego człowieczeństwa, zna-
kiem i miarą współczesnego „humanizmu”, o ile to słowo zdoła jeszcze 
ocalić swoje semantyczne obywatelstwo. 

                                                           
25 M. Szulakiewicz, Zapiski z przełomu wieków, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 

2013, s. 286. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

35 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

Husserl sytuując pytania o kryzys człowieczeństwa w planie trans-
cendentalnej oceny racjonalności, nie uwzględnił – bo nie mógł 
uwzględnić – wielu pytań. Oto one. Czy mamy żyć w świecie, w którym 
standardem jest nieustanna rywalizacja, walka o zdobycie szacunku, 
o utrzymanie pozycji na rynku pracy, gdzie praca jest jednym z towa-
rów, a w innych rozpoznaje się potencjalnych rywali i wrogów? A może 
warto upomnieć się o wizję świata budowanego na spontanicznej wza-
jemności, niewykalkulowanej empatii, ponadrynkowo i pozautylitarnie 
traktowanej współpracy, bezinteresownej życzliwości – które nie bronią 
się racjami rachunku ekonomicznego, ani też nie przynależą aktualnie 
uznawanej kulturowej konwencji, lecz są zakładane jako niekwestiono-
walne jakości ludzkiego życia? Czy mamy żyć w świecie, w którym jed-
nostka czerpie profity ze stwarzania problemów innym, czy raczej 
w świecie, w którym czyjaś porażka nie musi być ceną własnego sukce-
su? Jakie powinny być ludzkie potrzeby? Czy są nimi wartości mierzone 
skalą konsumpcji, czy raczej skalą afirmacji tego, co czyni człowieka 
istotą zdolną do rozpoznawania siebie w kontekście wspólnoty, dostrze-
gania w sobie kogoś odpowiedzialnego – nie przez zobowiązanie, ale 
przez wybór – a zatem kogoś, komu odpowiedzialność nie została na-
rzucona, podobnie, jak nie zostało mu narzucone jego własne bycie 
człowiekiem. Czyżby powyższe pytania nie były sprawą filozofii, były jej 
niegodne? 

Przywołanie zaproponowanej przez Husserla analizy kryzysu „euro-
pejskiego człowieczeństwa”, a przynajmniej pewnych jej wątków, wyda-
je się celowe, choćby dlatego, by można było spojrzeć na nie również 
z innej perspektywy. Warto na moment porzucić niebo Husserlowskiego 
projektu, by znaleźć się na ziemi ludzkiego doświadczenia. Przywoły-
wane tu pytanie o kryzys dotyka bowiem nie tylko problemu racjonalno-
ści, etosu nauki, czy statusu filozofii, lecz w szczególności koncepcji 
człowieka. Czy jest on zatem sprowadzalny do alter ego, jak w Husser-
lowskiej fenomenologii? A może jest on rozpoznawalny dopiero w rela-
cji – nie tylko intersubiektywnej, ale przede wszystkim interpersonalnej.  

Może dopiero dziś, w obliczu kryzysu człowieczeństwa – dostrzeżo-
nego już przez Husserla, choć z innej perspektywy i w innej skali – filo-
zofia, jako słyszalny i wiarygodny głos przestrogi, podejmie nową, profe-
tyczną misję. Chyba mogłaby i powinna ją podjąć, skoro w czasach wiel-
kiego kryzysu – jak twierdził Heschel – błądzą wszyscy oprócz proro-
ków26. 

                                                           
26 A. J. Heschel, Bóg szukający człowieka, tłum. A. Gorzkowski, Wydawnictwo Esprit 

SC, Kraków 2007, s. 304.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

36 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

O tym, czy kryzys człowieczeństwa okaże się szansą czy zagroże-
niem, rozstrzygnie sam człowiek. Jednak dokona tego nie w abstrakcyj-
nej sferze myślenia, choćby nawet „myślenia według wartości”, o któ-
rym pisał J. Tischner, ale poprzez swoje wybory i decyzje. Ma on bo-
wiem przywilej otwierania się na świat wedle jednej z dwu perspektyw, 
„zagadywania go” – jak powiedziałby M. Buber – jednym z dwu funda-
mentalnych słów, to znaczy przybierania postawy uprzedmiotawiającej 
lub uobecniającej. Tym samym, człowiek może otwierać się na świat, 
sprowadzając go do poligonu aplikacji swoich technologicznych zdoby-
czy oraz do przestrzeni eksploracji poznawczej i użytkowania. Wtedy 
jednak również sam siebie ogranicza do roli obserwatora i użytkownika, 
a jego ranga odpowiadać będzie randze obiektów, które stwarza i który-
mi rozporządza. Wówczas kryzysy cywilizacyjne, rozpoznawane i mie-
rzone wedle kryteriów technicznych, będą zarazem wyznacznikami kry-
zysu jego człowieczeństwa, postrzeganego w bezpośredniej korelacji 
z obszarem własnych zdobyczy. Jeśli jednak człowiek zechce uznać 
świat za miejsce urealniania się swego osobowego Ja, co dokonuje się w 
wydarzeniu spotkania z Ty, wówczas rozpozna w świecie obszar spo-
tkań i partnerskiego dialogu. Również drugi człowiek odsłoni się już nie 
jako alter ego, lecz jako ten, komu Ja, „alter tu”, zawdzięcza swoje oso-
bowe istnienie. Daremnie byłoby szukać obiektywnych, przedmiotowo 
weryfikowalnych racji za wyborem takiej lub innej postawy. Ważące są 
tu bowiem racje subiektywne, podmiotowe, te, które składają się na 
przeżywany i doświadczany przez człowieka wymiar bycia osobą. Warto 
zatem zredefiniować pojęcie kryzysu, zapytać o nie uwzględniwszy dys-
tynkcję między dwiema dostępnymi człowiekowi wizjami rzeczywistości – utylitarno-techniczną, która pozwala na zadośćuczynienie ludzkim 
potrzebom oraz tą, która wprawdzie niczego nie obiecuje, ani nie podno-
si standardów ludzkiego „bycia w świecie”, ale niesie z sobą rację uza-
sadnienia ludzkiego bycia osobą, czyli tego, co zwykliśmy uznawać za 
bezprecedensowe w swej aksjologicznej ważności.  

Na początku Totalite et Infini E. Lévinas postawił pytanie o moralność 
– czy nie jest ona świadectwem naszej naiwności? Jednak pytanie to 
okazuje się retoryczne, skoro pod koniec książki autor stwierdza: „Mo-
ralność nie jest gałęzią filozofii, lecz filozofią pierwszą”27. Może właśnie 
to założenie otwiera przed filozofią szansę na to, by jej głos w obliczu 
współczesnego kryzysu „europejskiego człowieczeństwa” zabrzmiał 
przekonująco. Realizacja tego zadania, stawianego filozofii i rozmaicie 
                                                           

27 E. Lévinas, Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowalska, PWN, 
Warszawa 1998, s. 367. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

37 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

przez nią rozumianego, będzie jednak możliwa pod warunkiem, 
że w swych diagnozach kryzysu nie ograniczy się ona do jednego spo-
śród jego wymiarów. Ów kryzys jest przecież nie tylko konsekwencją 
ignorowania tego, co w człowieku uniwersalne, ale także – może przede 
wszystkim – tego, co stanowi o niepowtarzalnej wyjątkowości jego oso-
bowego istnienia. 

  
 

Bibliografia 
 

Buber M., Wybór pism filozoficznych, tłum. J. Doktór, PAX, Warszawa 
1992. 

Buber M., Problem człowieka, tłum. J. Doktór, PWN, Warszawa 1993. 
Heschel A. J., Bóg szukający człowieka, tłum. A. Gorzkowski, Wydawnic-

two Esprit SC, Kraków 2007. 
Heschel A. J., Człowiek nie jest sam, tłum. K. Wojtkowska, Wydawnictwo 

Znak, Kraków 2008. 
Horkheimer M., Krytyka instrumentalnego rozumu, tłum. H. Walentowicz, 

Wydawnictwo Scholar, Warszawa 2007. 
Husserl E., Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia, Wydawnictwo 

Fundacja Aletheia, Warszawa 1993. 
Lévinas E., Całość i nieskończoność. Esej o zewnętrzności, tłum. M. Kowal-

ska, PWN, Warszawa 1998. 
Mrożek S., Ten, który spada, [w:] tenże, Wybór dramatów i opowiadań, Wy-

dawnictwo Literackie, Kraków 1975, s. 408-416. 
Szulakiewicz M., Zapiski z przełomu wieków, Wydawnictwo Naukowe 

UMK, Toruń 2013. 
  
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09



 

  
 

38 Witold P. Glinkowski, Kryzys człowieczeństwa – zagrożenie czy szansa? 

Summary 
 

The crisis of humanity – a threat or an opportunity? 
 

The aim of the article is to contest a tendency – one which is not recent but clearly ev-
ident in contemporary reflection on the human being – to perceive the problem of the 
crisis of humanity in terms of a function of a civilisational crisis. The crisis diagnosed 
in the technological-civilisational sphere and the crisis threatening the human being using 
this sphere are non-homogeneous and even disjunctive phenomena. Both crisis have been 
diagnosed as regards their causes, consequences and preventative measures from numer-
ous philosophical positions (the Frankfurt school, E. Husserl, and others). It turns out, 
however, that the problem may only be fully captured if it is positioned in the ethical 
space of a meeting, described by philosophers of dialogue (M. Buber, A. J. Heschel, 
E. Lévinas). And if civilisational crises are challenges to overcome, the „crisis of humani-ty” is a vital and topical premise supporting the irreducibility of the human being to the 
civilisational framework of the human life.  
 

Keywords: crisis, philosophy of dialogue, person, civilisation, Husserl 
 

 

Zusammenfassung 
 

Die Krise der Menschlichkeit - Bedrohung oder Chance? 
  
 Das Ziel des Artikels ist es, die keinesfalls neue, doch sichtbare Tendenz im gegen-
wärtigen Nachdenken über den Menschen zu hinterfragen, die das Problem der Krise der 
Menschlichkeit in den Kategorien der Funktion der Zivilisationskrise behandelt. Die in 
der technisch-zivilisatorischen Sphäre erkannte Krise und jene, die den diese Sphäre 
benutzenden Menschen bedroht, bilden keine homogenen, vielmehr disjunktiven Phä-
nomene. Die Diagnosen der beiden Krisen, die ihre Gründe, Folgen und Vorsorgemaß-
nahmen betreffen, wurden von unterschiedlichen philosophischen Standpunkten aus 
gestellt (u. a. die Frankfurter Schule, E. Husserl). Es erweist sich jedoch, dass eine voll-
ständige Erfassung des Problems erst unter der Bedingung möglich ist, es im ethischen 
Bereich des Treffens zu verorten - davon schreiben die Philosophen des Dialogs (M. 
Buber, A. J. Heschel, E. Lévinas). Sofern die Zivilisationskrisen dazu herausfordern, sie 
zu überwinden, so ist die Krise der Menschlichkeit ein wertvoller und stets aktueller 
Hinweis auf die Irreduzibilität des Menschen auf den zivilisatorischen Rahmen seines 
Lebens. 
 

Schlüsselworte: Krise, die Philosophie des Dialogs, Person, Zivilisation, Husserl 
 
Information about Author: 
 
WITOLD P. GLINKOWSKI, habilitated doctor, Institute of the Philosophy, University 
of Lodz, Poland. Adress for correspondence: ul. Kopcińskiego 16/18, PL 90-232 Łódź. 
E-mail: witoldpiotrporycki@o2.pl  
  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/01/2026 08:37:09

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

