
  

 

143 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 34 (2022) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2022.34.143-162 

 

Wartości purytańskie a współczesność. 

Uwagi o ich aktualności w kontekście amerykańskim 

 

 Piotr Stawiński 1 
 https://orcid.org/0000-0002-5509-3721 

 

Celem artykułu jest przedstawienie niektórych aspektów dyskusji na temat trwałości 

i znaczenia wartości purytańskich we współczesnym życiu Amerykanów. Kwestia oddziaływa-

nia XVII-wiecznej myśli teologiczno-społecznej na system wartości na początku kolonialnej, a 

potem państwowej rzeczywistości Stanów Zjednoczonych jest jednym z istotniejszych wątków 

ich historiografii i refleksji społecznej. Stanowiska w tej sprawie rozwijały się i zdobywały uzna-

nie w różny sposób, zwykle skupiając się wokół wiary w istnienie tego oddziaływania, różniąc 

się poglądem na znaczenie poszczególnych jego elementów i ich żywotność. Autor stoi na sta-

nowisku, że ideały purytańskie wywarły znaczący wpływ na społeczeństwo amerykańskie, stając 

się jednym z najsilniejszych filarów amerykańskiej tożsamości historycznej i kulturowej. Po-

cząwszy od charakterystyki purytanizmu, odwołującej się do ważnych aspektów teologii (teolo-

gia przymierza lub federalna), analiza koncentruje się na takich cechach, jak indywidualna wol-

ność i samodzielność, antyautorytaryzm, współodpowiedzialność z elementami demokracji i 

dowartościowanie edukacji. 

 

Słowa kluczowe: religia, purytanizm, teologia przymierza, tradycyjne wartości amerykań-

skie, kultura amerykańska 

  

                                                           
PIOTR STAWIŃSKI, dr hab., prof. UP, Uniwersytet Pedagogiczny im. KEN w Krakowie, 

adres do korespondencji: Instytut Filozofii i Socjologii UP, 30–084 Kraków, ul. Podchorążych 

2, e-mail: piotr.stawinski@up.krakow.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

144 

 

Można śmiało powiedzieć,  

że bez zrozumienia purytanizmu,  

nie można zrozumieć Ameryki1. 
 

Zagadnienie wpływu XVII-wiecznej myśli teologiczno-społecznej na system 

wartości najpierw kolonialnej, a dalej państwowej rzeczywistości Stanów Zjedno-

czonych jest jednym z najbardziej żywotnych tematów ich historiografii i refleksji 

społecznej. Różnie kształtowały się i zyskiwały uznanie w określonym czasie sta-

nowiska w tej kwestii, zwykle jednak ogniskujące się wokół przekonania o istnie-

niu tego wpływu; odmienne co do znaczenia poszczególnych jego elementów oraz 

ich żywotności w mijającym czasie.  

O ile historiografia XIX-wieczna – przy całej surowości ocen, zwłaszcza od-

nośnie do nietolerancji, postrzeganej wszakże często jako „nieszczęsny, historycz-

ny produkt uboczny moralnej słuszności”2 – pozostawała jednak pod wrażeniem 

powagi i zasadniczości postaw pierwszych purytańskich osiedleńców, to następne 

dziesięciolecia wzmocniły modę na ich ośmieszanie i potępianie. Swoją rolę ode-

grała tu twórczość literacka XIX i XX wieku, również ta najwyższego lotu, gdzie 

odnajdujemy tak zwane purytańskie motywy transgresji, winy i stłumionej seksu-

alności3. Negatywny wizerunek purytanów stał się „atrakcyjny intelektualnie”, co 

nierzadko przetrwało do dziś w ich obrazie despotycznych ponuraków i obłud-

nych sekciarzy4.  

Perry Miller w znacznym stopniu „wyzwolił purytanizm od karykaturalnego 

obrazu z czasu ery postępu odnajdując w nim intelektualny nurt, będący trwałą 

                                                           
1 The Puritans. A Sourcebook of their Writings, vol. 1, red. Perry Miller, Thomas H. John-

son (New York: Harper & Row, 1963), 1. 
2 Dean C. Hammer, „The Puritans as Founders: The Quest for Identity in Early Whig 

Rhetoric”, Religion and American Culture: A Journal of Interpretation 6, nr 2 (1996): 174, DOI: 

10.2307/1124007 
3 Lincoln Konkle, Thornton Wilder and the Puritan Narrative Tradition (Columbia: Uni-

versity of Missouri Press, 2006), 2. Problem z takimi obserwacjami polega na tym, że często 

opierają się one na „stereotypowym, powierzchownym i niedokładnym rozumieniu kolonistów 

purytańskich z XVII i XVIII wieku” (por. tamże). 
4 Brian H. Cosby, „Toward a Definition of ‘Puritan’ and ‘Puritanism’, A Study in Puritan 

Historiography”, Churchman 122, nr 4 (2008): 310. Przykłady tej stereotypizacji są tak liczne, 

że nie ma powodu ich przytaczać, tym bardziej, że wytworzyły one rodzaj konwencji językowej, 

w której „purytanizm” niekoniecznie ma coś wspólnego z historycznym nurtem religijnym. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

145 

 

częścią mentalności nowoangielskiej”5. Zawdzięczamy mu należne dowartościo-

wanie i ukazanie jego bogactwa jako ideowego segmentu myśli kolonialnej, trwałą 

spuściznę filozoficzną, dającą podwaliny narodu amerykańskiego. Jednocześnie 

Miller odpowiada za wzmocnienie i trwałość tezy o stopniowym zanikaniu, koro-

zji ideału religijnego i wspólnotowego. Zaproponowany przez niego schemat in-

terpretacyjny zakładał, że purytanizm osiągnął swój intelektualny szczyt w poło-

wie XVII wieku w kolonii, w Zatoce Massachusetts, a następnie upadał wraz z mo-

dernizacją Nowej Anglii końca XVII i początków XVIII wieku. „Rok po roku spi-

sywano grzechy Nowej Anglii, a wydłużająca się lista świadczyła o stałym pogor-

szeniu”6. 

Historycy tradycyjnie zaadaptowali ten paradygmat i dla wielu dalej stanowi 

on przekonywający opis biegu dziejów, ale nowsza historiografia coraz częściej 

zaczęła postrzegać wysiłki duchownych i rządzących nie jako rozpaczliwą próbę 

„zatrzymania czasu”, lecz przemyślaną strategię przystosowawczą. „Chodziło nie 

tylko o to, by pobudzić synów do naśladowania ojców, ale by zapewnić postęp 

poprzez ciągłość”7. Sacvan Bercovitch, jeden z wybitniejszych badaczy amerykań-

skiego purytanizmu, podjął temat bogactwa XVII-wiecznej wyobraźni Nowej An-

glii poprzez analizę treści i formy wypowiedzi publicznych i osobistych. W aspek-

cie poczucia tożsamości wskazując na wpływ retorycznych form i obrazów pury-

tańskich, który przeniknął tak wiele aspektów amerykańskiego życia. Głównie „je-

remiad”8, czyli określonego typu kazania purytańskiego, którego nazwa, pocho-

dząca od imienia biblijnego proroka Jeremiasza, wskazuje na lamentacyjny 

                                                           
5 Hammer, „The Puritans as Founders”, 181. 
6 Perry Miller, „Declension in a Bible Commonwealth”, Proceedings of the American An-

tiquarian Society 1941, nr 51: 54. Wczesna z jego przełomowych prac, które przedstawiły ten 

model, została opublikowana w pierwszej połowie XX wieku i do dziś zajmuje ważne miejsce 

w historiografii amerykańskiej; Perry Miller, The New England Mind: The Seventeenth Century 

(Cambridge: Harvard University Press, 1939). Kontynuacją po latach jest: Perry Miller, The 

New England Mind: From Colony to Province (Cambridge: Harvard University Press, 1953). 

Por. także: Miller, „Declension in a Bible Commonwealth”, 37–94. 
7 Sacvan Bercovitch, The American Jeremiad (Madison: University of Wisconsin Press, 

2012), 71. 
8 „[…] zasadziłem cię jako szlachetną winorośl, cały szczep prawdziwy, a jakże mi się 

zmieniłaś na krzew zwyrodniały […]” Jr 2, 21; Biblia to jest Pismo Święte Starego i Nowego 

Testamentu. Nowy przekład z języków hebrajskiego i greckiego opracowany przez Komisję 

Przekładu Pisma Świętego (Warszawa: Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne, 1982). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

146 

 

charakter, będący ostrzeżeniem przed upadkiem duchowym i wołaniem o po-

prawę. Tradycyjnie odczytywanego jako wyraz ubolewania nad regresem, tymcza-

sem w nowej odsłonie interpretacyjnej jawiącego się, ze względu na jego rolę 

w strukturze i krytyce życia publicznego, w roli wyznacznika ideologii klasy śred-

niej i religii obywatelskiej, który wywarł wielki wpływ na kulturę amerykańską 

i ukształtował charaktery narodowe Amerykanów9. 

Wydaje się, że na płaszczyźnie czysto religijnej, spośród różnych przedsię-

wzięć dokonanych w późniejszych dekadach XVII wieku w celu podtrzymania 

duchowego wigoru wczesnych lat, najskuteczniejsze rozpoznały potrzebę głosze-

nia ewangelicznego i takiego podejścia do sakramentów, które zachęcałoby do 

większego uczestnictwa w życiu Kościoła. Mark Peterson nazywa to „ewangeliza-

cją sakramentalną”, a jej najbardziej charakterystyczny przykład widzi w instytucji 

pół-przymierza (half-way covenant), wprowadzonej w roku 1662 i przyjętej przez 

większość kongregacji Nowej Anglii10. Jako że sfera religijna nie funkcjonowała 

w oderwaniu od pozostałych poziomów życia kolonii, „obowiązki, jakie stanęły 

przed władzą, przyniosły nowe wyzwania, ale nie zmieniły purytańskiego celu 

uczynienia społeczeństwa Królestwem Bożym. Rozumienie woli Bożej skłoniło 

ich do promowania edukacji, przedefiniowania małżeństwa i innych instytucji 

oraz przyjęcia partycypacyjnych form rządzenia”11. 

Pytanie o spuściznę purytańską to z jednej strony kwestia opisu co rozu-

miemy pod tym pojęciem, a z drugiej – zagadnienie obecności i żywotności tego 

                                                           
9 Sacvan Bercovitch, The Puritan Origins of the American Self  (New Haven: Yale Uni-

versity Press, 1975); Sacvan Bercovitch, The American Jeremiad. 
10 Mark A. Peterson, „The Plymouth Church and the Evolution of Puritan Religious Cul-

ture”, The New England Quarterly 66, nr 4 (1993): 580. Purytanie hołdowali kalwińskiemu roz-

różnieniu między wybranymi a potępionymi (tzw. podwójna predestynacja) oraz takiej wizji 

Kościoła, którego członkami była tylko odrodzona mniejszość, czyli ci, co publicznie potwier-

dzili swoje doświadczenie nawrócenia. Pół-przymierze lub inaczej przymierze połowiczne po-

legało na dopuszczeniu do chrztu i życia kościelnego dzieci nieodrodzonych rodziców. To jest 

takich, którzy sami mieli tylko ograniczone członkostwo, ze względu na brak uznanego przez 

wspólnotę doświadczenia nawrócenia. Niepełnoprawni członkowie Kościoła nie przystępowali 

do Wieczerzy Pańskiej, nie mogli sprawować funkcji i brać udziału w wyborach. Wprowadzenie 

tej kategorii wiernych było reakcją na spadającą liczbę członków i ich malejący wpływ na życie 

kolonii. 
11 Francis J. Bremer, Puritanism. A Very Short Introduction (Oxford: Oxford University 

Press, 2009), 3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

147 

 

dziedzictwa w naszych czasach. Zarówno w warstwie uświadamianej, jak i „pod-

skórnej”. Trwające długie dziesięciolecia próby zdefiniowania purytanizmu obro-

sły tak bogatą literaturą, że nawet pobieżna jej prezentacja wydaje się wykraczać 

poza ramy naszych rozważań12. Ponieważ omawiany nurt to zjawisko występujące 

na wielu płaszczyznach (teologicznej, eklezjologicznej, polityczno-społecznej, 

wreszcie: psychologicznej) propozycje uchwycenia jego istoty zawsze zależą od 

wyboru któregoś z aspektów, zależnie od kontekstu, podejścia metodologicznego, 

zainteresowań, a nierzadko i temperamentu badacza13. 

By nie pozostać jednak bez jakiejkolwiek próby przybliżenia definicyjnego, 

posłużmy się dwiema z nich. Pierwsze określenie jest bardzo ogólne i sprowadza 

się do konstatacji, że  

 
dwa, trzy pokolenia przed wojną domową istniał w Anglii zespół opinii dotyczących 

religii i organizacji Kościoła, związany z chęcią reformowania go od wewnątrz, 

który z różnych powodów zyskał poparcie znaczącej i rosnącej grupy świeckich… 

[Purytanie] nie byli jednomyślni, ale prezentowali podobne nastawienie wobec 

większości istotnych zagadnień…składających się na szerszy krąg poglądów nazy-

wanych purytanizmem14.  

 

Purytanizm rozpoczął się w XVI wieku jako część reformacji protestanckiej 

i rozwijał się do XVIII wieku zarówno w Anglii, jak i Ameryce, ale odcisnął swoje 

piętno również na kulturze XIX i XX wieku15. Tak rozumiany, nurt ten wyrażał się 

w życiu państwowym (sfera polityki i instytucji społecznych), struktur kościel-

nych i praktyce religijnej oraz w obszarze moralności (obyczajowości)16. Ze 

względu jednak na nasz przedmiot zainteresowania, adekwatne i metodologicznie 

przydatne wydaje się sformułowanie charakteryzujące purytanizm jako „punkt 

                                                           
12 Kwestie te omówiono obszerniej w: Piotr Stawiński, Boży eksperyment. Purytanie 

w siedemnastowiecznej Ameryce (Lublin: Polihymnia, 2012), 13–30. 
13 Patrick Collinson, The Puritan Character – Polemics and Polarities in Early Seven-

teenth-century English Culture (Los Angeles: William Andrews Clark Memorial Library, 1989), 

8. 
14 Christopher Hill, Society and Puritanism in Pre-Revolutionary England (London: Pim-

lico, 2003), 14, 15. 
15 Konkle, Thornton Wilder and the Puritan Narrative Tradition, 2. 
16 Por. Zbigniew Drozdowicz, „Portrayals and Appraisals of Puritans and Puritanism”, 

Humaniora. An Online Journal 29, nr 1 (2020): 17, DOI: 10.14746/h.2020.1.2 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

148 

 

widzenia, filozofię życia, kodeks wartości, które zostały przeniesione do Nowej 

Anglii przez pierwszych przesiedleńców z początku XVII wieku, i które od tego 

momentu były stałym elementem życia i myśli amerykańskiej”17. Ukierunkowuje 

nas na to, co w literaturze przedmiotu nazywane bywa habit of mind, sprawiając 

pewien kłopot w tłumaczeniu18, ale uwalniając od ciężaru zbyt szerokiej analizy 

tego wielostronnego fenomenu. Podobny zabieg odnajdujemy u Jamesa Packera:  

 
Pisząc „historyczny purytanizm” mam na myśli zakorzeniony w Biblii, chrystocen-

tryczny, ewangelizacyjno-uwielbieniowy ruch zorientowany na społeczność lokalną 

[…] system przekonań i styl życia, będący połączeniem na wielką skalę trynitarnego 

obiektywizmu Ojców Kościoła, poznania samego siebie oraz [pojęcia] grzechu za-

wartego w dziełach św. Augustyna […] system, który w działaniach […] zachowa-

niu, stanach i relacjach osobowych oraz w aktywności jednostek […] charakteryzo-

wał się wielką praktycznością, odwoływaniem się do doświadczenia, sumiennością, 

stanowczością, dynamiką, ufnością, pracowitością i wizją”19.  

 

Skoro zasadnie postrzegamy purytanizm nie tylko jako wiarę religijną, ale 

filozofię, połączenie stylu życia z żywymi wartościami – zespół idei, postaw i na-

wyków, zbudowany na doświadczeniu usprawiedliwienia, wybrania i odrodze-

nia20 – to szereg głównych z nich, takich jak indywidualizm, egalitaryzm, opty-

mizm, można wywodzić w USA z protestanckiej kultury okresu kolonialnego21. 

Spory o ocenę tego dziedzictwa są bardzo ważnym elementem kształtowania się 

i rozwijania amerykańskich wyobrażeń o cnotach indywidualnych i przymiotach 

dobrze ułożonego życia gromadzkiego. Mówiąc dzisiejszym językiem – co to 

                                                           
17 The Puritans, 1. 
18 Mentalność lub może skłonność umysłu? Ku temu drugiemu kieruje mnie polskie tłu-

maczenie książki zespołu Roberta N. Bellaha, Skłonności serca. Indywidualizm i zaangażowanie 

po amerykańsku, tłum. Dorota Stasiak, Piotr Skurowski, Tomasz Żyro (Warszawa: Wydawnic-

twa Akademickie i Profesjonalne, 2007); tytuł oryginału Habits of the Heart. Individualism and 

Commitment in American Life (Berkeley: University of California Press, 1996). 
19 James I. Packer, „Wspaniała tradycja”, w: Joel R. Beeke, Randall J. Pederson, Purytanie. 

Biografie i dzieła, tłum. Jacek Sałacki (Warszawa: Grand Rapids – Instytut Tolle Lege, 2010), 

673. 
20 Justification, election, regeneration; por. John Spurr, English Puritanism 1603–1689 

(New York: Palgrave Macmillan, 1998), 6–8. 
21 Ning Kang, „Puritanism and its Impact upon American Values”, Review of European 

Studies 1, nr 2 (2009): 149, DOI: 10.5539/res.v1n2p148 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

149 

 

znaczy być dobrym obywatelem (dobrym Amerykaninem) i jaki ustrój gwarantuje 

wolność i bezpieczeństwo wszystkim? 

W połowie XX stulecia Alan Simpson konstatował:  

 
Purytańskie wartości, które wpłynęły na amerykańskie społeczeństwo zarówno 

w pozytywny, jak i negatywny sposób, nadal oddziaływają na nasz naród. Amery-

kańska koncepcja ograniczonego rządu wywodzi się ze społeczności purytańskiej. 

Purytanie wierzyli, że nie należy bezkrytycznie powierzać kierowania rządem żad-

nej osobie ani grupie ludzi. Purytański nacisk na edukację doprowadził do powsta-

nia amerykańskiego systemu szkolnego, w którym wszyscy uczą się czytania, pisania 

i arytmetyki. Wreszcie, wielu Amerykanów przyjęło purytańską etykę uczciwości, 

odpowiedzialności, ciężkiej pracy i samokontroli22.  

 

Często dodaje się do tego katalogu także ducha pionierskiego23 i poczucie 

misji, charakterystyczne dla postrzegania przez Amerykanów siebie i swojej roli 

w świecie24. Owo poczucie rozwinęło się z początkowej troski osiedleńców o czy-

stość ich życia i bezpieczeństwo przedsięwzięcia, jeszcze w drodze przyjęło meta-

foryczną, biblijną formułę „miasta na górze” (Mt 5, 14), na które zwrócone są oczy 

wszystkich25; stając się z czasem argumentem za prawem, a nawet obowiązkiem 

ingerencji w sprawy światowe, manifestując się szeroko w polityce zagranicznej 

późniejszego imperium26. 

Słownikowa definicja etyki purytańskiej akcentuje wiarę i poświęcenie samo-

dyscyplinie, ciężkiej pracy, obowiązkowości, gospodarności (oszczędności). 

                                                           
22 Alan Simpson, Puritanism in Old and New England (Chicago: University of Chicago 

Press, 1955). Podkreślenia moje. 
23 W odniesieniu do pierwszych osadników – ich odwagę, niezłomny indywidualizm, sa-

modzielność i niezależność, która nieco później nazwana zostanie „duchem pogranicza” (fron-

tier spirit), rozwijając się w zamiłowanie Amerykanów do przygód, nawet rodzaju awanturnic-

twa. Por. Li Guanghua, „The Influence of Puritanism on the Shaping of Traditional American 

Values”, International Journal of English Literature and Social Sciences 6, nr 4 (2021): 222–225, 

DOI: 10.22161/ijels.64.34 
24 Kang, Puritanism and its Impact, 148–151. 
25 Zob. Piotr Stawiński, „John Winthrop i jego »Wzór chrześcijańskiego miłosierdzia: 

[1630]«”, w: Doskonałość, zbawienie, rodzina. Z badań nad protestantyzmem, red. Zbigniew 

Pasek (Kraków: WiR Partner, 2005), 59–67. 
26 Andrzej Bryk, „Introduction: The Transatlantic Civilisation and Modernity Today”, 

Krakowskie Studia Międzynarodowe 2008, nr 1: 9–60. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

150 

 

Dzisiaj rozumiemy pod nią przywiązanie do tych wartości niezależnie od przeko-

nań religijnych. Opisujemy tym terminem określony poziom surowości, rygory-

zmu w ich uznawaniu i praktykowaniu. 

Historycznie, purytańska etyka odpowiedzialności ma swoje zakorzenienie 

w kluczowym segmencie refleksji teologicznej, jakim jest teologia przymierza 

(ang. covenant theology lub federal theology), która nadaje rys całej duchowości 

tego nurtu religijnego, znajdując wyraz także w relacjach społecznych. Ogólnie 

„pojęciem «teologia przymierza» […] ewangelicy reformowani oznaczają typ my-

śli chrześcijańskiej, która wyraża stosunki pomiędzy Bogiem i człowiekiem w po-

staci przymierza lub prawnej ugody, w którą wchodzą formalnie dwie umawiające 

się strony”27. 

W korpusie teologicznym interesujących nas tu grup przejawia się ona na 

trzech płaszczyznach: przymierza Łaski, przymierza Kościoła i przymierza oby-

watelskiego (covenant of Grace, covenant of Church, civil covenant)28. Tylko 

pierwsza z nich akcentuje indywidualny los wiernego, wyznaczony przez Boże 

rozstrzygnięcia dotyczące zbawienia (predestynacja); dwie pozostałe opisują za-

angażowanie zbiorowe, w gromadzie „świętych” (wybranych, tworzących orga-

nizm Kościoła w jego transcendentnym i ziemskim wymiarze) i społeczne struk-

tury organizacyjne. 

Idea przymierza odnosiła się do Wszechświata, opisując związki Boga 

z ludźmi i Boga z naturą, a w następnej kolejności została przyjęta jako wyjaśnie-

nie życia społecznego, miejsca człowieka w świecie i w społeczeństwie. W XVII 

wieku doszło, jak się zdaje, do rekonstrukcji wcześniejszego pojmowania historii 

w kontekście nowych okoliczności dziejowych29 – przymierze jako obraz miejsca 

                                                           
27 „Wprowadzenie do Teologii Przymierza”, Kościół Ewangelicko-Reformowany  

w RP, w: https://www.reformowani.pl/index.php/czytelnia/120-wprowadzenie-do-teologii-

przymierza (dostęp 20.12.2022). Zagadnienie jest omówione szeroko w: Kahlib J. Fischer, „The 

Power of the Covenant Idea for Leadership, Reform, and Ethical Behavior”, The Journal of Va-

lues-Based Leadership 10, nr 2 (2017): b.s. Por. także: Paulina Napierała „Relacje między pury-

tanami a kwakrami w XVII-wiecznej Nowej Anglii”, Annales Universitatis Paedagogicae Cra-

coviensis. Studia Sociologica 2, nr 9 (2017): 111–113, DOI: 10.24917/20816642.9.2.7; Maciej 

Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej religijnie (Łódź: 

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2016). 
28 Szerzej w: Stawiński, Boży eksperyment, 55–79. 
29 Richard Niebuhr, „The Idea of Covenant and American Democracy”, Church History 

23, nr 2 (1954): 130. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

151 

 

człowieka we Wszechświecie; idea makrokosmosu jako społecznego przymierza. 

Wszechświat jest dziełem Boga, jest jednorodny, rządzony prawem pochodzącym 

od Niego. Człowiek pojawia się w nim bez własnej woli i nie wybiera zasad, według 

których ma żyć. Jest całkowicie podporządkowany Suwerenowi, ale nie jest nie-

wolnikiem. Między Bogiem a stworzeniem istnieje szczególna więź zasadzająca się 

na obietnicy. „Obietnica i przymierze są zasadą rządzącą”30. Władca nie jest de-

spotą, bo ograniczył sam siebie celami i zasadami, jakie wprowadził, a że jest im 

wierny, więc „był samowolny w stanowieniu, nie jest w zarządzaniu”31. Bóg jest 

poza ludzkim pojmowaniem, ale rozum ludzki wsparty objawieniem jest narzę-

dziem poznania Jego prawa. Realizując je, człowiek jest częścią wspólnoty w wy-

miarze kosmicznym (Państwa Bożego, Bożej Republiki), gdzie dane mu jest osią-

gnięcie dojrzałości i odpowiedzialnego członkostwa. Na tym najwyższym (osta-

tecznym) poziomie ugruntowana jest zasada władzy za zgodą i przy współudziale 

rządzonych. 

Purytanie mieli świadomość mnogości wspólnot ludzkich powstających 

w sposób naturalny, a opartych na więzach krwi, wspólnych interesach, uzgodnie-

niach czy uczuciach. Ekstrapolując tę ostateczną wizję sprzymierzonej wspólnoty 

na „naturalne” grupy, uważali że stają się one prawdziwie ludzkie wtedy, gdy na-

wiązują z nią kosmiczny kontakt przez wymiar moralny, wyrażający się w zobo-

wiązaniach, obietnicach, przymierzach podjętych przez ich członków. Współcze-

śnie, Charles Cohen zdefiniował „przymierze” (covenant) jako „wzajemne poro-

zumienie, czyli transakcję, pakt, umowę, ale też sprzymierzenie, alians, gdzie wy-

stępują osobiste więzi, uczucia, przyjaźń i pokojowe zamiary”32. Trzeci aspekt teo-

logii (przymierze obywatelskie) obejmuje również to, co w literaturze nazywane 

jest mianem „cnót purytańskich”, czyli pewien zestaw cech charakterologicznych, 

wzorce odpowiedzialności i przyzwoitości składające się na styl życia33. 

Główne założenia purytanizmu wynikają z tej zasadniczej oceny, która legła 

u podstaw myśli reformacyjnej, że chrześcijaństwo pod przewodnictwem pa-

                                                           
30 Tamże, 131. 
31 Tamże. 
32 Charles Lloyd Cohen, God’s Caress: The Psychology of Puritan Religious Experience 

(New York: Oxford University Press, 1986), 49. 
33 Do kategorii „stylu życia” odwołał się też Samuel Morison, pisząc: „Purytanizm był sty-

lem życia opartym na wierze, że Biblia jest w całości słowem Boga”; Samuel E. Morison, Builders 

of the Bay Colony (Boston: Northeastern University Press, 1981), 55. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

152 

 

piestwa naderwało związek człowieka z Bogiem. Idea „zbawienia z łaski” uwolniła 

purytanów od autorytetu papieskiego i pośrednictwa duchowieństwa w kontakcie 

z Bogiem. Kontakt stał się bezpośredni, wierny staje przed Stwórcą indywidualnie, 

z tym, co w nim dobre i złe, nie wiążąc nadziei na zbawienie z uczynkami, ale 

pokładając ją w arbitralnej decyzji Boga, która otwarła mu drogę do wiary. 

„W tym sensie […] jego dusza staje się bardziej wolna i niezależna”34. 

Społeczeństwo angielskie zostało zdeprawowane przez obce wpływy  

i musi zostać odrodzone. Przenosząc się do Massachusetts, Connecticut i New Ha-

ven, purytanie wierzyli, że mogą zacząć od nowa, od czystej karty, bez zgubnych 

przypadłości starego społeczeństwa i z niewielką kontrolą zewnętrzną; przełożyć 

swoje idee na rzeczywistość35. To odrodzenie miało opierać się na wzorcach czło-

wieka pobożnego, którego cechują: pracowitość, odpowiedzialność, trzeźwość. 

Idea predestynacji, kluczowa dla teologii reformowanej, nie zwalnia jednostki 

z odpowiedzialności za jej czyny. Grzech ma być nazwany, wytknięty i wykorze-

niony, co jest sprawą wspólną całej społeczności. Wzmacniało to samoświado-

mość purytanów i motywację do doskonalenia się. Przekonanie, że religijna czy-

stość i nadzieja zbawienia wyrażają się w samodyscyplinie, samodoskonaleniu 

i ciężkiej pracy, odrzucenie ziemskich autorytetów w sprawach wiary oraz wspo-

mniana silna samoświadomość utorowały w kolonialnej Ameryce drogę indywi-

dualizmowi, który stał się w następnych dziesięcioleciach najbardziej charaktery-

styczną cechą (wartością) Amerykanów. Dość powszechnie indywidualizm jest 

postrzegany jako rdzeń wartości amerykańskich, głęboko zakorzeniony w kolo-

nialnym purytanizmie36. 

Warto przy tym pamiętać, że indywidualizm w dzisiejszym znaczeniu tego 

słowa (niezależność, samostanowienie) pojawił się w wieku XIX. Wcześniej, zgod-

nie z łacińską etymologią, oznaczał całość, która nie może być podzielona37. Około 

połowy wieku XVII zmienia stopniowo znaczenie w kierunku wyjątkowej jed-

nostki, czegoś (kogoś) co dalej samo w sobie jest niepodzielne, ale pozostaje z boku 

                                                           
34 Kang, Puritanism and its Impact, 148–151. 
35 Jack P. Greene, Pursuits of Happiness. The Social Development of Early Modern British 

Colonies and the Formation of American Culture (Chapel Hill: University of North Carolina 

Press, 1988), 37–38. 
36 Kang, Puritanism and its Impact, 149–150. 
37 Od łac. individere [„niepodzielny”]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

153 

 

lub oddzielone od całości; odrębne od reszty społeczności38. „Purytanie nie poj-

mowali siebie w taki sposób jak my: odizolowany, indywidualny, z własnymi pra-

gnieniami, osobistymi historiami i niepewną przyszłością. Co dla nas jest normą, 

dla nich było istotą grzechu […]”39. 

Dla nich wolność nie oznaczała przyzwolenia na folgowanie zachciankom, 

była wolnością moralną, zależną od powściągliwości, dyscypliny i posłuszeństwa 

dobrym prawom40. Stąd też i pełna, nieskrępowana niczym niezależność nie była 

pożądanym stanem; prędzej przekleństwem bycia opuszczonym, skazanym wy-

łącznie na poleganie na własnej, zepsutej naturze; czymś, co kojarzy się z eksko-

muniką czy banicją – funkcjonowaniem bez instytucjonalnych więzi, ich wspar-

cia. „Karą raczej, niż wspaniałym wyzwoleniem z ucisku”41. „Święci” lgnęli do sie-

bie także dlatego, że towarzyszące im stale napięcie, wywołane niepewnością wła-

snego losu w znaczeniu ostatecznym (zbawienia lub potępienia), było łatwiejsze 

do zniesienia w gromadzie, wspierającej się na drodze do Królestwa Niebie-

skiego42. 

Indywidualizm w wymiarze ponadjednostkowym wyrażał się w samodziel-

ności Kościołów lokalnych (kongregacji), niemających nad sobą żadnej władzy 

prócz Bożej. Eliminując, za Lutrem i Kalwinem, hierarchiczny system w Kościele, 

uczynili go (Kościoły, kongregacje) wolną organizacją chrześcijan połączonych 

nadzieją na zbawienie. Stąd Michael Kaufmann mówi o „indywidualizmie insty-

tucjonalnym”, rozumiejąc przez to taki jego rodzaj, który jest definiowany i kwa-

lifikowany w odniesieniu do jakiejś formy instytucji, Kościoła, państwa czy też 

małżeństwa lub rodziny43. Tożsamość indywidualna wynikała z przynależności, 

bycia częścią społeczności zorganizowanej instytucjonalnie w Kościół (kongrega-

cję) czy państwo (kolonię, gminę, kompanię). Samokontrola i dyscyplina stanowią 

łącznik między odpowiedzialnością indywidualną a społeczną. Oddawanie się 

                                                           
38 Michael W. Kaufmann, Institutional Individualism. Conversion, Exile, and Nostalgia 

in Puritan New England (Hanover: Wesleyan University Press, 1998), 2–3. 
39 David Loverenz, The Language of Puritan Feeling: An Exploration in Literature, Psy-

chology and Social History (New Brunswick: Rutgers University Press, 1980). 
40 Hammer, The Puritans as Founders, 174. 
41 Kaufmann, Institutional Individualism, 3. 
42 Francis J. Bremer, The Puritan Experiment. New England Society from Bradford to Ed-

wards (Hanover: University Press of New England, 1995), 23. 
43 Kaufmann, Institutional Individualism, 3. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

154 

 

własnym namiętnościom doprowadziłoby do rozpadu społeczeństwa, zaś samo-

kontrola wiedzie do ciągłego postępu społeczności, zarówno moralnego, jak i ma-

terialnego. Religijny charakter takiego sposobu, w jaki postrzega siebie jednostka, 

wydaje się oczywisty, a związane z nim podporządkowanie, zależność i szacunek 

dla autorytetów nie jawiły się purytanom jako degradujące, lecz przeciwnie – jako 

wzmacniające ową tożsamość44. Przetrwało to w tym nurcie konserwatywnej tra-

dycji politycznej USA, który wysoko waloryzując indywidualizm w życiu gospo-

darczym i społecznym, podkreśla, że jednostka nie istnieje bez wspólnoty, 

a wspólnota wyrasta z historii45. 

Jeśli zatem mówimy o „indywidualizmie instytucjonalnym”, który organizo-

wał i wzmacniał u pobożnych purytanów zarówno osobowy, jak i publiczny auto-

rytet, to musimy zatrzymać się przy drugiej cesze i jednocześnie dziedzictwie tego 

nurtu, jakim jest antyautorytaryzm. Stanowiący produkt reformy religijnej pury-

tanizm podtrzymuje – w swoistym rozumieniu –tradycję skierowaną przeciwko 

autorytetom i rozwija silną samoświadomość. Precyzyjniej mówiąc, oznacza to 

uznanie tylko jednego autorytetu, Boga i Jego woli wyrażonej w Biblii. Każdy inny 

jego rodzaj, wynikający z posiadanej władzy, pozycji społecznej, wiedzy czy cnót 

osobistych, liczy się o tyle, o ile nie tylko nie stoi w sprzeczności, ale jest z nim 

zgodny i go afirmuje. Osadnicy przejawiali od początku tendencje, które dziś na-

zywamy demokratycznymi i które miały swe źródło w sprzeciwie wobec wszelkich 

form religijnej lub politycznej tyranii46. To prawda, że wypędzali dysydentów re-

ligijnych z kolonii (vide Anna Hutchinson czy Roger Williams), zabraniali wjazdu 

kwakrom, nierzadko okrutnie ich torturując, ale robili to w przekonaniu, że w ten 

sposób chronią swój „Boży eksperyment” przed destrukcją. 

Chociaż na pierwszy rzut oka może się wydawać, że wszelkie regulacje doty-

czące życia zbiorowego, ze swej natury ograniczające swobodę jednostkowej eks-

presji, są w sprzeczności z ideą indywidualizmu, to – po pierwsze – pamiętajmy 

o specyficznym dla purytanów rozumieniu tej idei (o czym była mowa wcześniej), 

a – po drugie – że to system rządów i organizacja społeczna pierwszych kolonii 

tworzyła warunki i pozwalała mieszkańcom na swobodne dążenie do rozwoju 

osobistego. Tendencje te przejawiały się także we względnej równości bogactwa 

                                                           
44 Tamże. 
45 Hammer, The Puritans as Founders, 183. 
46 Lawrence Buell, New England Literary Culture. From Revolution Through Renaissance 

(London: Cambridge University Press, 1986), 198. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

155 

 

w Nowej Anglii i strukturze samorządu terytorialnego, według której władza i od-

powiedzialność były znacznie bardziej rozproszone niż w starej ojczyźnie47. 

Pamiętamy, że zaczęło się jeszcze na morzu, przed wylądowaniem pierwszej 

grupy purytańskich osiedleńców, zwanych potem Pielgrzymami. Umowa z „May-

flower” (Mayflower Compact), podpisana w 1620 roku na angielskim żaglowcu, 

od którego dokument wziął nazwę, był najwcześniejszym aktem ustalającym sys-

tem władzy na terytorium dzisiejszych Stanów Zjednoczonych, w myśl idei, że 

rządy mogą być organizowane i tworzone przez rządzonych, połączonych zgodą 

na przestrzeganie praw wspólnie przyjętych. Dokument zapewniał purytanom, 

będącym w mniejszości, decydujący wpływ na kształt ustroju kolonii – co samo 

w sobie nie było przejawem powszechnej równości– ale zobowiązał wszystkich do 

przestrzegania wszelkich praw i przepisów, które zostaną ustanowione „dla dobra 

ogólnego”. A te stopniowo, mentalnie i praktycznie, torowały drogę rozwiąza-

niom demokratycznym, rozkwitłym później w ideałach rewolucji amerykań-

skiej48. 

Zaangażowanie polityczne (kultura zaangażowania) społeczeństwa ukształ-

towane zostało pod silnym wpływem purytańskiego kongregacjonalizmu. Wierni 

organizowali Kościół według własnej woli i uznania, byli w nim źródłem wszelkiej 

władzy, sami wybierali (zatrudniali) pastora. W ten sposób wzorce organizacji ko-

ścielnej, wprowadzone do sfery obywatelskiej, demokratyzowały ją wszędzie tam, 

gdzie zwykli ludzie podejmowali decyzje, zarówno religijne, jak i społeczno-poli-

tyczne, podczas spotkań kościelnych, zgromadzeń miejskich i wyborów, które od-

bywały się często i dotyczyły licznych funkcji, nie tylko tych najważniejszych (np. 

gubernatora). Przekonanie, że społeczność powstaje jako przymierze, pomogło 

uformować pierwszą demokratyczną instytucję w Ameryce, zgromadzenie miej-

skie, w którym każdy członek Kościoła (kongregacji) miał prawo zabierać głos, 

a decyzje podejmowano na zasadzie większości. 

Powtórzmy zatem tytułową kwestię, co z tego stylu życia i katalogu wartości 

weszło na trwałe do dziedzictwa amerykańskiego? Wydaje się, że należą do nich 

poczucie godności jednostki (jako stworzenia Bożego) i autonomii sumienia, zaw-

sze indywidualnie stającego przed Panem; uznanie, że jest najwyższe prawo, moż-

liwe do poznania i obowiązujące wszystkich (również tych, co mają władzę); że 
                                                           

47 Tamże. 
48 Edward L. Queen II, Stephen R. Prothero, Gardiner H. Shattuck, Jr., Encyclopedia of 

American Religious History (Boston: Facts On File, 2009), 618–619. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

156 

 

człowiek jest grzeszny, więc trzeba się tak organizować, by chronić wzajemnie 

przed złem, także tym, które jest w nas, i że rozum ludzki jest ważnym, danym 

nam od Boga narzędziem poznania, więc winniśmy go używać i rozwijać (eduka-

cja)49. 

Próbie odpowiedzi musi towarzyszyć podkreślana już świadomość, że nieła-

two jednoznacznie przypisać jakiejś grupie inspirację w takich sprawach. Mimo, 

że z końcem XVII wieku purytanie jako podmiot polityczny przestali odgrywać 

istotną rolę, to postawy i etyka purytańska nadal wywierały wpływ na społeczeń-

stwo amerykańskie. Francis Bremer ujmuje to następująco: „Chociaż purytanie 

jako konkretna grupa już nie są z nami, wpływ tych inicjatyw na Amerykę i Anglię 

nadal jest odczuwalny”50. Cnoty, którym hołdowali – samodzielność (łagodzona 

potrzebą współpracy), oszczędność, pracowitość i energia oraz powodzenie jako 

miara Bożej aprobaty – przyczyniły się do sukcesu ekonomicznego i poprzez nie 

wpłynęli na nowoczesne życie społeczne i gospodarcze51. Nie mniej istotny był 

szacunek dla wiedzy i troska o edukację, tak podkreślana przez wielu komentato-

rów, mająca swoje religijne źródło i motywację52, oraz idea kongregacyjnej, samo-

rządnej struktury Kościoła, przeniesiona do życia politycznego państwa jako pod-

stawa partycypacyjnej, nowoczesnej demokracji53. 

Nie wszyscy podzielają pogląd, że najistotniejsze cechy wyłaniającej się 

w okresie kolonialnym kultury amerykańskiej można znaleźć przede wszystkim 

w purytanizmie Nowej Anglii, ale rozpoznają je w szeroko widocznych konfigura-

cjach zachowań społeczno-kulturowych przejawianych w całej brytyjskiej Ame-

ryce Północnej54. „Dziedzictwo brytyjskie wczesnej Ameryki pozostaje najsil-

                                                           
49 Wiktor Osiatyński, Ewolucja amerykańskiej myśli społecznej i politycznej (Warszawa: 

PWN, 1983), 72–73. 
50 Bremer, Puritanism, 3. 
51 Marianne Kearny Datesman, JoAnn Crandall, Edward N. Kearny, The American Ways. 

An Introduction to American Culture (White Plains: Pearson Education, 2005), 33. 
52 Edukacja w Nowej Anglii służyć miała jako pomoc w nauczaniu i praktykowaniu zale-

ceń Pisma Świętego, czyli rozwijaniu religii i pobożności. W rezultacie, purytanie stali się inicja-

torami wzorca i ram dla rozwoju amerykańskiego systemu szkolnictwa. Kolegium Harvarda 

zostało założone już w 1636 roku, a następnie inne uczelnie kolonialne, takie jak Yale, Dart-

mouth i Princeton. 
53 Kang, Puritanism and its Impact, 148–149. 
54 Greene, Pursuits of Happiness. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

157 

 

niejszą determinantą wolnego społeczeństwa dzisiejszych Stanów Zjednoczo-

nych”55. Wychodząc z podobnego założenia, Dean C. Hammer postuluje zanie-

chanie prób lokalizowania w tradycyjny sposób „ducha purytanizmu” w kulturze 

amerykańskiej, pisząc:  

 
nie musimy izolować krwi purytańskiej w mieszanej genealogii Ameryki. Zamiast 

tego możemy pozwolić późniejszym grupom […] mówić same za siebie o tym, jak 

definiują się w stosunku do purytanów. W ten sposób możemy zrozumieć spuściznę 

purytańską taką, jaką jest: nie jednolitą nitką wijącą się przez amerykańską kulturę, 

ale wieloma nakładającymi się, często konkurującymi ze sobą interpretacjami i ad-

aptacjami tej przeszłości56.  

 

Stronnicy wpływu wskazują wszakże, że purytanie stanowili pierwszą z tych 

(brytyjskich) tradycji, w pełni wyartykułowaną i zdolną do zainspirowania cech, 

przymiotów, które przetrwały długo po zniknięciu pierwotnego wyznania wiary57. 

A w tej ogólniejszej spuściźnie – co wskazywano już wcześniej – wkład purytanów 

jest najbardziej wyrazisty, trwały, inspirujący i płodny. 

To nienowy spór, ale wciąż żywy, do którego badacze dorzucają argumenty 

lub – precyzyjniej to ujmując – zgłaszają akces do jednej ze stron. Raczej też nie 

należy spodziewać się jego wygaśnięcia, również dlatego, że angażuje emocje. 

Związany jest z „mitem Ameryki”58, na którym od wieków budowana jest jej toż-

samość; mitem, który jest ostro, by nie rzec brutalnie, atakowany ostatnio w atmo-

sferze kreowanej przez nurty zaprzeczania tradycyjnym wartościom, co jeszcze 

bardziej uaktualnia wcześniejsze pytania i potrzebę refleksji. Czy, a jeśli tak, to 

w jaki sposób, zachowały się i oddziaływają dziś tradycyjne purytańskie ideały 

(wartości), postrzegane dotąd jako jeden z silniejszych filarów amerykańskiej sa-

moświadomości historycznej i kulturowej. W jakim stopniu dzisiaj są one dalej 

                                                           
55 David H. Fischer, Albion’s Seed. Four British Folkways in America (New York: Oxford 

University Press, 1989), 6–7. Greene, Pursuits of Happiness. 
56 Hammer, The Puritans as Founders, 183. 
57 The Puritans, 1. W kategoriach konfesyjnych, purytanizm rozpłynął się w dwóch nur-

tach następnego stulecia: przebudzeniowym ewangelikalizmie i unitarianizmie. Przywiodło to 

do istotnych zmian w korpusie teologicznym i strukturze organizacyjnej. Purytanizm w swojej 

spójnej (ortodoksyjnej) formie już się nie odrodził. Tamże, 3–5. 
58 Zob. Heike Paul, The Myths That Made America. An Introduction to American Studies 

(Bielefeld: Transcript Verlag, 2014). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

158 

 

powiązane z religijnym obrazem świata? Czy z tym pierwotnym, purytańskim, czy 

szerzej – z tradycją protestancką różnych nurtów; lub może stały się elementem 

obszerniejszego korpusu wielokulturowego oblicza Zachodu? 

I wreszcie kwestia, która w naszych rozważaniach została ledwie zasygnali-

zowana, bo zasługuje na osobne, uważne potraktowanie: w jakim stopniu przez 

długie dziesięciolecia purytanizm przenikał coraz głębiej do nieświadomej war-

stwy mentalnej i jak jego formuły manifestują się w charakterystyczny dla siebie 

sposób w odpowiedziach na różne bodźce kulturowe. Tutaj obiecującym tropem 

mogą być badania dotyczące nieuświadamianego wpływu kultury (religii) na sys-

tem wartości i postawy moralne. Istnieje już pewien dorobek w tym zakresie 

i można oczekiwać jego rozwinięcia59. 

 

 

Bibliografia 
 

Andrzejczak, Krzysztof. Opowieści literackiej Ameryki. Zarys prozy Stanów Zjednoczonych od 

początku do czasów najnowszych. Kraków: Universitas, 2012. 

Beeke, Joel R., Randall J. Pederson. Purytanie. Biografie i dzieła. Tłum. Jacek Sałacki. Warszawa: 

Grand Rapids – Instytut Tolle Lege, 2010. 

Bercovitch, Sacvan. The American Jeremiad. Madison: University of Wisconsin Press, 2012. 

Bercovitch, Sacvan. The Puritan Origins of the American Self. New Haven: Yale University 

Press, 1975. 

Bremer, Francis J. Puritanism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 

2009. 

Bremer, Francis J. The Puritan Experiment. New England Society from Bradford to Edwards. 

Hanover: University Press of New England, 1995. 

Bryk, Andrzej. „Introduction: The Transatlantic Civilisation and Modernity Today”. Krakow-

skie Studia Międzynarodowe 2008, nr 1: 9–60. 

Buell, Lawrence. New England Literary Culture. From Revolution Through Renaissance. Lon-

don: Cambridge University Press, 1986. 

Butts, Francis T. „The Myth of Perry Miller”. The American Historical Review 87, nr 3 (1982): 

665–694. 

Chylińska, Bożenna. The Gospel of Work and Wealth in the Puritan Ethic. From John Calvin 

to Benjamin Franklin. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2012. 

                                                           
59 Np. Eric Luis Uhlmann, T. Andrew Poehlman, David Tannenbaum, John A. Bargh, 

„Implicit Puritanism in American Moral Cognition”, Journal of Experimental Social Psychol-

ogy 47, nr 2 (2011): 312–320, DOI: 10.1016/j.jesp.2010.10.013 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

159 

 

Cohen, Charles Lloyd. God’s Caress: The Psychology of Puritan Religious Experience. New 

York: Oxford University Press, 1986. 

Collinson, Patrick. The Puritan Character – Polemics and Polarities in Early Seventeenth-cen-

tury English Culture. Los Angeles: William Andrews Clark Memorial Library, 1989. 

Commager, Henry Steele. American Mind, An Interpretation of American Thought and Char-

acter Since the 1880's. New Haven: Yale University Press, 1950. 

Cosby, Brian H. „Toward a Definition of ‘Puritan’ and ‘Puritanism’, A Study in Puritan Histo-

riography”. Churchman 122, nr 4 (2008): 297–314. 

Drozdowicz, Zbigniew. „Portrayals and Appraisals of Puritans and Puritanism”. Humaniora. 

An Online Journal 29, nr 1 (2020): 15–29. DOI: 10.14746/h.2020.1.2 

Fischer, David H. Albion's Seed. Four British Folkways in America. New York: Oxford Univer-

sity Press, 1989. 

Fischer, Kahlib J. „The Power of the Covenant Idea for Leadership, Reform, and Ethical Behav-

ior”. The Journal of Values-Based Leadership 10, nr 2 (2017): b.s 

Greene, Jack P. Pursuits of Happiness. The Social Development of Early Modern British Colo-

nies and the Formation of American Culture. Chapel Hill: University of North Carolina 

Press, 1988. 

Guanghua, Li. „The Influence of Puritanism on the Shaping of Traditional American Values”. 

International Journal of English Literature and Social Sciences 6, nr 4 (2021): 222–225. 

DOI: 10.22161/ijels.64.34 

Hammer, Dean C. „The Puritans as Founders: The Quest for Identity in Early Whig Rhetoric”. 

Religion and American Culture: A Journal of Interpretation 6, nr 2 (1996): 161–194. DOI: 

10.2307/1124007 

Hill, Christopher. Society and Puritanism in Pre-Revolutionary England. London: Pimlico, 

2003. 

Kang, Ning. „Puritanism and its Impact upon American Values”. Review of European Studies 

1, nr 2 (2009): 148–151. DOI: 10.5539/res.v1n2p148 

Kaufmann, Michael W. Institutional Individualism. Conversion, Exile, and Nostalgia in Puritan 

New England. Hanover: Wesleyan University Press, 1998. 

Kearny Datesman, Marianne, JoAnn Crandall, Edward N. Kearny. The American Ways. An 

Introduction to American Culture. White Plains: Pearson Education, 2005. 

Konkle, Lincoln. Thornton Wilder and the Puritan Narrative Tradition. Columbia: University 

of Missouri Press, 2006. 

Loverenz, David. The Language of Puritan Feeling: An Exploration in Literature, Psychology 

and Social History. New Brunswick: Rutgers University Press, 1980. 

Miller, Perry. „Declension in a Bible Commonwealth”. Proceedings of the American Anti-quar-

ian Society 1941, nr 51: 37–94. 

Miller, Perry. The New England Mind: From Colony to Province. Cambridge: Harvard Univer-

sity Press, 1953. 

Morison, Samuel E. Builders of the Bay Colony. Boston: Northeastern University Press, 1981. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

160 

 

Murdock, Kenneth B. Literature and Theology in Colonial New England. Cambridge: Harvard 

University Press, 1949. 

Napierała, Paulina. „Relacje między purytanami a kwakrami w XVII-wiecznej Nowej Anglii”. 

Annales Universitatis Paedagogicae  Cracoviensis.  Studia Sociologica 2, nr 9 (2017):  101 

–124. DOI: 10.24917/20816642.9.2.7 

Niebuhr, Richard. „The Idea of Covenant and American Democracy”. Church History 23, nr 2 

(1954): 126–135. 

Osiatyński, Wiktor. Ewolucja amerykańskiej myśli społecznej i politycznej. Warszawa: PWN, 

1983. 

Paul, Heike. The Myths That Made America. An Introduction to American Studies. Bielefeld: 

Transcript Verlag, 2014. 

Peterson, Mark A. „The Plymouth Church and the Evolution of Puritan Religious Culture”. The 

New England Quarterly 66, nr 4 (1993): 570–593. 

Potz, Maciej. Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej religij-

nie. Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2016. 

Queen, Edward L. II, Stephen R. Prothero, Gardiner H. Shattuck, Jr. Encyclopedia of American 

Religious History. Boston: Facts On File, 2009. 

Simpson, Alan. Puritanism in Old and New England. Chicago: University of Chicago Press, 

1955. 

Spurr, John. English Puritanism 1603–1689. New York: Palgrave Macmillan, 1998. 

Stawiński, Piotr. Boży eksperyment. Purytanie w siedemnastowiecznej Ameryce. Lublin: Poli-

hymnia, 2012. 

Stawiński, Piotr. Demonizm i czary w życiu społecznym purytanów amerykańskich okresu ko-

lonialnego. Częstochowa: WSP, 1997. 

Stawiński, Piotr. „John Winthrop i jego »Wzór chrześcijańskiego miłosierdzia: [1630]«”. 

W: Doskonałość, zbawienie, rodzina. Z badań nad protestantyzmem, red. Zbigniew Pa-

sek, 59–67. Kraków: WiR Partner, 2005. 

The Puritans. A Sourcebook of their Writings, vol. 1, red. Perry Miller, Thomas H. Johnson. 

New York: Harper & Row, 1963. 

Uhlmann, Eric Luis, Poehlman, T. Andrew Poehlman, David Tannenbaum, John A. Bargh. 

„Implicit Puritanism in American Moral Cognition”. Journal of Experimental Social Psy-

chology 47, nr 2 (2011): 312–320. DOI: 10.1016/j.jesp.2010.10.013 

„Wprowadzenie do Teologii Przymierza”, https://www.reformowani.pl/index.php/czytel-

nia/120-wprowadzenie-do-teologii-przymierza (dostęp 20.12.2022). 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

161 

 

Summary 

 

Puritan Values Today. 

Remarks on their Topicality in the American Context 

 

The paper aims to present some aspects of the discussion of the durability and signifi-

cance of Puritan values in contemporary life of Americans. The issue of the influence of the 

17th-century theological and social thought on the system of values, the colonial at the begin-

ning and then the state reality of the United States, has been one of the most vital themes in 

their historiography and social reflection. Positions on the matter developed and gained recog-

nition in various ways, but they usually centered around the belief in the existence of the influ-

ence, differing in their estimation of the importance of its individual elements and their vitality 

over the time. The author takes the view that Puritan ideals have significantly influenced Amer-

ican society, becoming one of the strongest pillars of the American historical and cultural iden-

tity. Starting with a characterisation of some important aspects of the theology of Puritanism 

(covenant or federal theology), the analysis focuses on its features such as individual freedom 

and self-reliance, anti-authoritarianism, co-responsibility with elements of democracy, and re-

spect for education. 

  

Keywords: religion, Puritanism, covenant theology, traditional American values, Ameri-

can culture 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Puritanische Werte und Gegenwart. Anmerkungen zu ihrer Aktualität  

im amerikanischen Kontext 

 

Ziel des Artikels ist es, einige Aspekte der Diskussion über die Dauerhaftigkeit und Be-

deutung puritanischer Werte im zeitgenössischen Leben der Amerikaner. Die Frage nach dem 

Einfluss des theologisch-sozialen Denkens des siebzehnten Jahrhunderts auf das Wertesystem 

zu Beginn der kolonialen und dann staatlichen Realität der Vereinigten Staaten ist einer der 

bedeutendsten Fäden ihrer Geschichtsschreibung und sozialen Reflexion. Positionen zu diesem 

Thema entwickelten und erlangten Anerkennung auf verschiedene Weise, in der Regel zentriert 

um den Glauben an die Existenz dieses Einflusses, unterschiedlich in ihren Ansichten über die 

Bedeutung seiner einzelnen Elemente und ihre Vitalität. Der Autor vertritt den Standpunkt, 

dass puritanische Ideale einen bedeutenden Einfluss auf die amerikanische Gesellschaft hatten 

und zu einer der stärksten Säulen der amerikanischen historischen und kulturellen Identität 

wurden. Ausgehend von der Charakteristik des Puritanismus, die sich auf wichtige Aspekte der 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02



Piotr Stawiński, Wartości purytańskie a współczesność 

 

162 

 

Theologie (Bündnistheologie oder Bundestheologie) bezieht, konzentriert sich die Analyse auf 

solche Merkmale wie individuelle Freiheit und Eigenständigkeit, Antiautoritarismus, Mitver-

antwortung mit Elementen der Demokratie und die Wertschätzung von Bildung.  

Schlüsselwörter: Religion, Puritanismus, Bundestheologie, traditionelle amerikanische 

Werte, amerikanische Kultur 

 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 

 

Information about Author: 

 

PIOTR STAWIŃSKI, PhD, Habil., associate professor; address for correspondence: Pedagogical 

University of Krakow, Institute of Philosophy and Sociology,  PL 30–084   Kraków, ul.  Podchorążych 2; 

e-mail: piotr.stawinski@up.krakow.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 10/01/2026 03:54:02

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

