
  

 

209 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 34 (2022) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2022.34.209-233 

 

Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

 Wojciech Kilan 1 
 https://orcid.org/0000-0003-1507-1787 

 

W artykule rekonstruuję i poddaję krytycznej analizie koncepcję kultury formułowaną 

przez św. Tomasza z Akwinu. Rekonstrukcja historyczna służy celowi, jakim jest ukazanie: (a) 

ograniczeń Tomaszowej teorii kultury, a także (b) jej aktualność (oraz jej żywotność w kontek-

ście innych dyscyplin filozoficznym, między innymi – filozofii biznesu). Choć Akwinata w swo-

ich pismach nie rozważał bezpośrednio zagadnienia kultury, to zamierzony cel zostaje osią-

gnięty przez wpisanie omawianego zagadnienia w szerszy kontekst Tomaszowej etyki cnót. 

Uznając na wstępie, że kultura stanowi niejako duszę wspólnoty, wykazuję, że właśnie jako du-

chowy aspekt communitas, kultura jest adresatem obowiązków wynikających z cnoty sprawie-

dliwości. Następnie, uszczegóławiając analizę, ustalam, że cnotą, która najlepiej uchwytuje za-

gadnienie kultury w kontekście wspólnotowym, jest pietas (w polskich tłumaczeniach określana 

jako patriotyzm lub pietyzm), której przedmiotem jest to, co człowiek winny jest wspólnocie, 

z której pochodzi. Omawiam podstawowe sposoby realizacji cnoty pietas – cześć oraz służbę – 

oraz wskazuję, jak realizują się one w aspekcie kultury. 

 

Słowa kluczowe: św. Tomasz z Akwinu, kultura, wspólnota, pietas, patriotyzm, sprawie-

dliwość

 
 

Pojęcie kultury towarzyszyło rozważaniom filozoficznym już od czasów sta-

rożytnych. W słynnych Rozmowach Tuskulańskich Cyceron uznaje, że kultura 

jest dla człowieka tym, czym uprawa dla żyznego pola – tak jak tylko na uprawia-

nym przez rolnika polu wzrosnąć może zasiane ziarno, tak tylko człowiek 
                                                           

WOJCIECH S. KILAN, magister, doktorant w Instytucie Filozofii na Wydziale Nauk Spo-

łecznych Uniwersytetu Wrocławskiego, adres do korespondencji: Instytut Filozofii, ul. Kosza-

rowa 3/20, Wrocław, e-mail: wojciech.kilan@uwr.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

210 

 

poddany kulturze może rozwinąć w sobie cnoty moralne i umiłować to, co 

piękne1. Zdaniem Cycerona uprawą duszy ludzkiej zajmuje się filozofia, która 

„wyrywa z korzeniami wady i przygotowuje duszę do przyjęcia ziarna”2. Greckim 

terminem bliskim znaczeniowo łacińskiej kulturze jest paideia. Oznaczała ona 

ważną dla Greków ideę wychowania człowieka ku ideałowi właściwemu jego na-

turze3.  

W chrześcijańskiej myśli filozoficznej pojęcie kultury nie pojawiało się tak 

często, a jego użycie ograniczono zasadniczo do religijnego aspektu oddawania 

czci Chrystusowi, Bogu Ojcu oraz Matce Bożej4. Jeśli jednak nawet pojawiało się 

ono w pismach filozoficznych i teologicznych okresu średniowiecza w tak ograni-

czonym znaczeniu, to to, co współcześnie nazywa się kulturą, było wpisane w sys-

temy filozoficzne wtedy formułowane. Zatem czymś uzasadnionym wydaje się 

poszukiwanie takich wątków u myślicieli średniowiecznych. 

W niniejszym artykule uwagę poświęcam poglądom św. Tomasza z Akwinu, 

jednego z najważniejszych myślicieli dojrzałego średniowiecza. Postawiony cel ar-

tykułu jest dwojaki: (1) wskazanie ograniczeń tomistycznej koncepcji kultury; (2) 

wykazanie, iż pomimo tych ograniczeń propozycja św. Tomasza jest współcześnie 

aktualna i daje szczególny wgląd w to, jaka jest natura kultury. 

Św. Tomasz w swoich pismach nie analizował bezpośrednio zagadnienia kul-

tury, stąd nie zostanie u niego znaleziona żadna definicja tego pojęcia. Za ojcem 

Józefem Marią Bocheńskim, jednym z ważniejszych polskich tomistów XX wieku, 

kultura będzie w ramach tego artykułu rozumiana jako dusza wspólnoty i ojczy-

zny5. Takie pojmowanie kultury zostanie uzasadnione na podstawie Tomaszowej 

etyki cnót. Po pierwsze, przeprowadzone zostaną rozważania nad cnotą sprawie-

dliwości, która porządkuje relacje między członkami wspólnoty. Po drugie, na 

podstawie analizy cnoty pietas – cnoty dołączającej się do sprawiedliwości – 

                                                           
1 Zob. Cyceron, „Rozmowy Tuskulańskie”, II 5, w: Cyceron, Pisma filozoficzne, tłum. Jó-

zef Śmigaj (Warszawa: PWN, 1961), 557. 
2 Tamże. 
3 Zob. Piotr Jaroszyński, „Kultura i cywilizacja. Od Cycerona do Konecznego”, Człowiek 

w Kulturze 1998, nr 10: 13–15. 
4 Zob. tamże, 15. 
5 Zob. Józef Maria Bocheński, „O patriotyzmie”, w: Józef Maria Bocheński, Patriotyzm, 

męstwo, prawość żołnierska (Warszawa; Komorów: Fundacja Pomocy Antyk „Wydawnictwo 

Antyk Marcin Dybowski”, 2009), 10. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

211 

 

pokazane zostanie to, czym jest kultura w ramach myśli św. Tomasza z Akwinu, 

a także, jakie obowiązki nakłada ona na członków danej wspólnoty. Zasadność 

studium nad cnotą pietas w kontekście badań nad kulturą wynika z tego, że wła-

śnie cnota pietas ma za swój przedmiot to, co człowiek winny jest wspólnocie, 

z której pochodzi. Innymi słowy – pietas bierze pod uwagę to, co człowiek jest 

winny wspólnocie, która przysposobiła go do swojej kultury. Jak zostało już wska-

zane, ta historyczna artykułu stanowić będzie podstawę dla systematycznych roz-

ważań nad ograniczeniami i aktualnością teorii kultury przedstawionej przez 

Akwinatę. 

Analiza ta opierać się będzie zasadniczo na pismach samego Akwinaty6. Co 

prawda, istnieje wiele publikacji podejmujących zagadnienie kultury w duchu To-

maszowym7, to jednak rzadko podejmują one to zagadnienie w kontekście etyki 

                                                           
6 Pisząc artykuł, autor korzystał z łacińskiej wersji Sumy teologicznej zredagowanej na 

zlecenie papieża Leona XIII, tak zwanej Leoniny. Fragmenty cytowane pochodzą natomiast 

z londyńskiego tłumaczenia Sumy, chyba że w przypisie wskazano inaczej. Zob. Divus Thomas 

de Aquino, Summa Theologiae (Rzym: Textum Leoninum Romae, 1895) oraz Tomasz 

z Akwinu, Suma Teologiczna, t. 18 i 20, tłum. Feliks W. Bednarski (Londyn: Veritas, 1970 

i 1972). W dalszej części studium do Sumy Teologicznej odnosić się będę przez skrót S. th. 
7 Wybrane najważniejsze publikacje na ten temat: Izabella Andrzejuk, „Patriotyzm 

w etyce tomistycznej”, Rocznik Tomistyczny 2019, nr 8: 229–239, DOI: 10.5281/ze-

nodo.3936122; Bocheński, Patriotyzm, męstwo, prawość żołnierska; Tomasz Duma, „Natura 

miarą sensu kultury”, Zeszyty Naukowe KUL 57, nr 1 (2015): 35–49; Peter Fotta, „Wpływ ro-

zumienia osoby na koncepcję kultury”, Zeszyty Naukowe KUL 57, nr 1 (2015): 87–98; Alfred 

J. Freddoso, „Two Roles for Catholic Philosophers”, w: Recovering Nature: Essays in Natural 

Philosophy, Ethics, and Metaphysics in Honor of Ralph McInerny, red. Thomas S. Hibbs, John 

P. O’Callaghan (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1999), 229–252; James D. Gar-

rison, Pietas from Vergil to Dryden (University Park: Pennsylvania State University Press, 

1992); Mieczysław Gogacz, Szkice o kulturze (Kraków; Warszawa: Michalineum, 1985); Jacek 

Grzybowski, „Czy relacja – najsłabszy rodzaj bytowości w metafizyce św. Tomasza – może sta-

nowić fundament realnego bytu narodu?”, Rocznik Tomistyczny 2016, t. 5: 247–262; Beyond 

the self: virtue ethics and the problem of culture, red. Raymond Hain, David Solomon (Waco: 

Baylor University Press, 2019); James Hankins, „Pietas”, First Things: A Monthly Journal of 

Religion and Public Life 2010, nr 10: 39–44; Zbigniew Janczarski, „Metafizyka i kultura”, Studia 

Philosophiae Christianae 17, nr 1 (1981): 227–233; Henryk Kiereś, Człowiek i cywilizacja (Lu-

blin: Wydawnictwo Fundacja Servire Veritati. Instytut Edukacji Narodowej, 2007); Mieczysław 

A. Krąpiec, Człowiek i prawo naturalne (Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1975); Mieczy-

sław A. Krąpiec, Człowiek, kultura, uniwersytet (Lublin: Wydawnictwo KUL, 1998); Mieczy-

sław A. Krąpiec, Ja – Człowiek (Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1979); Mieczysław 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

212 

 

cnót, a ponadto nie stawiają sobie za cel ukazanie aktualności koncepcji Toma-

szowej. To zadanie spełnione zostanie przez niniejszy artykuł. 

Artykuł składa się z czterech części zasadniczych oraz zakończenia.  

W części pierwszej przedstawiona jest i uzasadniona tomistyczna teoria kultury. 

Część druga zawiera analizę tego, jak cnota pietas realizuje się w kontekście kul-

tury. Historyczne analizy z dwóch pierwszych części artykułu stanowią podstawę 

dla dalszych systematycznych rozważań z części trzeciej i czwartej. W trzeciej czę-

ści wskazane zostają problemy i ograniczenia Tomaszowej teorii, w czwartej na-

tomiast pokazane zostaje, że pomimo tych ograniczeń koncepcja Akwinaty jest 

aktualna i warta uwagi. Pracę kończy podsumowanie, w którym punktowo wy-

mienione zostają główne twierdzenia na temat kultury, jakie wynikają z myśli fi-

lozoficznej św. Tomasza z Akwinu. 

 

 

Uzasadnienie tomistycznego ujęcia kultury jako duchowego  

aspektu wspólnoty – sprawiedliwość i pietas 

 

Posiadając wstępne rozeznanie co do tego, czym jest kultura w tomizmie, 

a mianowicie – duchowym aspektem istnienia wspólnoty – należy pytać najpierw 
                                                           
A. Krąpiec, „Ludzki wymiar kultury chrześcijańskiej – wspólnego dziedzictwa narodów Eu-

ropy”, w: Żeby nie ustała wiara, red. Józef Homerski (Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 

1989), 389–407; Mieczysław A. Krąpiec, „O kulturę prawdy”, Człowiek w Kulturze 1997, nr 9: 

154–159; M. T. Lu, „How Is Patriotism a Virtue?”, Proceedings of the American Catholic Phil-

osophical Association 2020, nr 94: 119–128; M. T. Lu, „Is Piety a Natural Virtue?”, Proceedings 

of the American Catholic Philosophical Association 2019, nr 93: 253–262, DOI: 10.5840/acpap-

roc2021426118; Theresa MacArt, „Pietas: A Case for Ethical Patriotism in Aquinas”, The Jour-

nal of Politics 84, nr 1 (2022): 541–553; Brian T. Mooney, Damini Roy, „Politeness and Pietas 

as Annexed to the Virtue of Justice”, w: The Philosophy of (Im)politeness, red. Chaoqun Xie 

(Berlin: Springer, 2021), 179–195; Piotr S. Mazur, Prowidencja ludzka jako podstawa 

roztropnego formowania życia osobowego i społecznego człowieka (Kraków: Wydawnictwo 

WAM, 2009); Andrew Pinsent, „Aquinas Infused Virtues”, w: The Routledge Companion to 

Virtues Ethics, red. Lorraine Besser-Jones, Michael Slote (New York; London: Routledge, 2015), 

141–153; Adam Rodziński, Osoba i kultura (Warszawa: Ośrodek Dokumentacji i Studiów Spo-

łecznych, 1985); Adam Rodziński, Osoba, moralność, kultura (Lublin: Redakcja Wydawnictw 

KUL, 1989); Halina Wistuba, „Intelektualne podstawy tworów kultury według filozofii św. To-

masza z Akwinu”, Studia Philosophiae Christianae 7, nr 2 (1971): 243–275; Jacek Woroniecki, 

Katolicka etyka wychowawcza, t. 3 (Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 2013). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

213 

 

o to, jakie jest uzasadnienie takiego stanowiska. Tej właśnie kwestii poświęcona 

zostanie pierwsza część artykułu. 

W ramach etyki cnót św. Tomasza z Akwinu relacje wzajemne między jed-

nostkami oraz relacje między jednostkami a wspólnotą porządkowane są przez 

cnotę moralną sprawiedliwości. Jako cnota porządkująca te relacje, sprawiedli-

wość ma za swój przedmiot uprawnienia, jakie dane osoby mają wobec siebie i wo-

bec wspólnoty8. W niniejszym studium kultura rozważana będzie w kontekście 

uprawnień właśnie jako coś, co istnieje na poziomie wspólnotowym i międzyludz-

kim. Stąd dopiero po dokonaniu niezbędnych ustaleń dotyczących sprawiedliwo-

ści i cnót jej pokrewnych, możliwe będzie właściwe naświetlenie aktualności 

(i problematyczności) Tomaszowej koncepcji kultury. 

 

A. Sprawiedliwość 

 

Sprawiedliwość (iustitia), jak zostało wyżej powiedziane, ma za swój przed-

miot uprawnienia (iura). Znaczenie pojęcia ius jest określane przez Akwinatę Su-

mie teologicznej, gdzie wskazuje on, że pierwotnym znaczeniem tegoż pojęcia jest 

„sama rzecz sprawiedliwa” (ipsam rem iustam)9. Dlatego sprawiedliwość realizuje 

się przez respektowanie cudzego uprawnienia, czyli tego, co się danej osobie na-

leży od kogoś innego. Korelatem uprawnienia ze strony osoby, która jest komuś 

coś dłużna, jest obowiązek (obligatio), stąd rozważanie uprawnień pewnych pod-

miotów wiąże się także z badaniem obowiązków im odpowiadających. 

Św. Tomasz wskazuje, że istnieją różne typy sprawiedliwości, które należy 

wyodrębnić według tego, jakich podmiotów dotyczą. Po pierwsze, trzeba wyróż-

nić sprawiedliwość legalną (iustitia legalis), która dotyczy tego, co jednostka jest 

winna wspólnocie. Działania jednostek porządkowane tą cnotą nie kierują się je-

dynie ku ich własnemu dobru czy dobru innych jednostek (jako jednostek), ale 

także uwzględniają i realizują dobro wspólnoty. Stąd każdy członek jakiejś więk-

szej zbiorowości musi, chcąc działać w zgodzie ze sprawiedliwością legalną, dbać 

nie tylko o swoje własne dobro, ale także o dobro ogółu10. Ten typ sprawiedliwości 

                                                           
8 Zob. S. th. II-II, q. 58, a. 1. 
9 Zob. tamże. 
10 Oczywiście dobro ogółu nie jest oderwane od dobra jednostek, gdyż taki pogląd z pew-

nością prowadziłby do jakiejś formy poświęcania jednostek na rzecz wspólnoty. Dobro ogółu 

realizuje się jako dobro jednostek, które są członkami danej wspólnoty. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

214 

 

nazywany jest sprawiedliwością legalną, gdyż właśnie prawa (leges) są tym, co za-

sadniczo kieruje działania jednostek ku dobru wspólnemu. Stąd św. Tomasz 

mógłby powiedzieć za Arystotelesem, że „człowiekiem sprawiedliwym jest ten, kto 

trzyma się prawa”11. Sprawiedliwość legalna nie jest dla św. Tomasza cnotą szcze-

gółową, ale ogółem cnót, gdyż kieruje człowieka ku dobru wspólnemu i odpo-

wiada za to, że wszelkie inne cnoty zmierzają do tego dobra (np. działania mężne 

czy umiarkowane zmierzają do dobra wspólnego, gdyż kieruje je do tego właśnie 

sprawiedliwość legalna)12. Stanowi ona przez to niejako cnotę każdego dobrego 

człowieka oraz obywatela. Typami sprawiedliwości w znaczeniu szczególnym są 

natomiast: (i) sprawiedliwość rozdzielcza (iustitia distributiva) oraz (ii) sprawie-

dliwość wymienna (iustitia commutativa). Nie będą one jednak w tym artykule 

analizowane13. 

Sprawiedliwość w wąskim znaczeniu14 dotyczy co do zasady uprawnień, 

które spełniają dwa warunki. Po pierwsze, dotyczy ona uprawnień  

o znacznej sile, czyli takich, których spełnienia osoba uprawniona może się doma-

gać w mocny sposób (nawet przez odwołanie się do instytucji państwowych, np. 

sądów cywilnych). Przykładem jest uprawnienie pracownika do otrzymania za-

płaty za wykonaną pracę. Po drugie, dotyczy ona uprawnień wymiernych, czyli 

takich, które mogą zostać w pełni spłacone. Na przykład w pełni spłacony może 

zostać wierzyciel, który sprzedał kupującemu pewien przedmiot za określoną 
                                                           

11 Zob. Arystoteles, Etyka nikomachejska, 1129a, tłum. Daniela Gromska (Warszawa: 

PWN, 2012), 168. 
12 S. th. II-II, q. 58, a. 6. 
13 Skrótowo można powiedzieć, iż sprawiedliwość rozdzielcza kieruje podziałem dóbr, ko-

rzyści, pożytków, odpowiedzialności i kosztów, jakie ciążą na danych jednostkach w sferze tego, 

co wspólne. Podmiotem uprawnienia są jednostki, którym sprawiedliwie rozdziela się to, co 

wspólne. Podział ten dokonywany jest zgodnie ze współmiernością geometryczną, która przy 

dzieleniu tego, co wspólne bierze pod uwagę osobę, której w udziale dana rzeczy przypada. 

Przykładowo, osoba znajdująca się u sterów państwa ponosi większą odpowiedzialność za losy 

wspólnoty w czasie wojny niż ktoś, kto nie pełni żadnej ważnej funkcji publicznej. Sprawiedli-

wość wymienna bierze natomiast pod uwagę wymianę między równymi jednostkami (oraz mię-

dzy jednostką a zbiorowością, do której ta jednostka nie należy). Wymiana ta dokonywana jest 

według współmierności arytmetycznej, polega na tym, że każdy oddaje drugiemu tyle, ile wziął. 

W życiu codziennym sprawiedliwość wymienna nazywana jest uczciwością. Zob. Arystoteles, 

Etyka nikomachejska, 1132a-1132b, 175–176 oraz S. th. II-II, q. 61, a. 2. 
14 Czyli sprawiedliwość jako cnota kardynalna; pominięte zostaną jednak rozważania nad 

tym, co to oznacza, że jest cnotą kardynalną, a także jakie są inne cnoty kardynalne. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

215 

 

kwotę. Uprawnienia, które nie spełniają któregoś z wyżej wymienionych warun-

ków, nie są już przedmiotem sprawiedliwości sensu stricto, ale raczej cnót dołą-

czających się do sprawiedliwości. W tym sensie należy stwierdzić, że sprawiedli-

wość konstytuuje raczej całą grupę cnót moralnych, których przedmiotem są 

pewne uprawnienia. Przykładem cnoty, której przedmiotem są uprawnienia 

mocne, ale niewymierne jest religio, która usprawnia człowieka do oddawania 

Bogu tego, co mu się słusznie należy, nawet jeśli nigdy człowiek nie może oddać 

Bogu tyle, ile mu się należy. Z kolei cnotą wymierną, ale słabą, jest uprzejmość, 

która realizuje się na przykład wtedy, gdy oddaje się szacunek nieznanym sobie 

osobom starszym przez ustąpienie im miejsca w autobusie miejskim. 

Inną cnotą, która dotyczy uprawnień silnych i niewymiernych, jest pietas, 

która dotyczy tego, co jednostki są winne wspólnocie, z której pochodzą. Na niej 

skupiona zostanie uwaga w kolejnych paragrafach tego artykułu, gdyż właśnie 

dzięki analizie cnoty pietas możliwe będzie sformułowanie pewnych twierdzeń 

dotyczących kultury. 

 

B. Pietas 

 

Pietas, tłumaczona jako pietyzm bądź patriotyzm15, dołącza się do sprawie-

dliwości, gdyż, podobnie jak cnota matka, ma za swój przedmiot uprawnienia. 

Odróżnia się od niej jednak, jak zostało wcześniej wskazane, tym, że dotyczy 

uprawnień, które spełniając warunek siły, nie spełniają warunku wymierności. 

Stąd ktoś, kto posiada pewne obowiązki wynikające z pietas, jest mocno zobligo-

wany do ich wykonania, nawet jeśli w pełni nigdy nie będzie w stanie ich spełnić16. 

Św. Tomasz wskazuje, że obowiązki patriotyczne pojawiają się dlatego, że 

pewni ludzie lub wspólnoty są zasadą bytu oraz rządzenia (esse et gubernationis 

principium) danych jednostek17. Zwracając uwagę na to, że Bóg jest pierwszą 

                                                           
15 W polskich przekładach Sumy teologicznej cnota pietas tłumaczona była jako pietyzm, 

jednakże w tym artykule pojawiać się będzie w oryginalnej łacińskiej wersji albo będzie tłuma-

czona jako patriotyzm. Wydaje się, że pojęcie patriotyzm lepiej oddaje to, jakie uprawnienia 

bierze ona pod uwagę, a także, z jakiej relacji między jednostką a wspólnotą wynika. 
16 Zob. S. th. II-II, q. 80, a. 1. 
17 Zob. S. th. II-II, q. 101, a. 1 oraz Tomasz z Akwinu, O królowaniu – królowi Cypru, 

15.2, tłum. Mateusz Matyszkowicz (Kraków: Ośrodek Myśli Politycznej; Wyższa Szkoła Euro-

pejska im. ks. Józefa Tischnera, 2006), 115. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

216 

 

i główną zasadą bytu i rządzenia, Akwinata stwierdza, że „drugie zaś miejsce po 

Bogu zajmują rodzice i Ojczyzna, gdyż z nich się rodzimy, a w niej się wychowu-

jemy”18. Dodaje także: „Pietyzm [patriotyzm] odnosi się do Ojczyzny jako do jed-

nej z podstaw naszego istnienia; natomiast sprawiedliwość społeczna [legalna] od-

nosi się do dobra Ojczyzny jako do dobra ogółu”19. 

Patriotyzm zobowiązuje zatem człowieka do pewnych czynów względem 

swoich rodziców i ojczyzny, gdyż stanowią oni źródło bytu i rządzenia20. Ów „ge-

netyczny” charakter ojczyzny jest tym, co odróżnia patriotyzm od sprawiedliwości 

współdzielczej, która całkowicie pomija ten aspekt dobra wspólnego. Choć cnoty 

te odnoszą się do tego samego – dobra ojczyzny – to odnoszą się do niego jako do 

czegoś innego. Sprawiedliwość ogólna odnosi się do dobra ojczyzny, jako do do-

bra ogółu, a patriotyzm odnosi się do niego jako do zasady istnienia jednostek. 

Można powiedzieć, że sprawiedliwość współdzielcza jest niejako cnotą obywatel-

ską, natomiast pietas cnotą osób, które z danej wspólnoty pochodzą i w niej się 

wychowali. Stąd każda osoba, która zamieszkała w pewnej wspólnocie i uzyskała 

status prawny jej członka, może realizować działania zgodne z iustitia legalis, ale 

jedynie osoby, które w pewnej wspólnocie się wychowały, mogą realizować dzia-

łania zgodne z cnotą pietas. 

To, że pewne osoby lub wspólnoty stanowią dla kogoś zasadę bytu, należy 

rozumieć tak, iż to one powołały daną jednostkę do istnienia. Z kolei zasadą rzą-

dzenia jest ten, kto kieruje daną jednostkę do pewnego celu. Akwinata opisuje rzą-

dzenie następująco: „Sprawować zaś władzę [gubernatio], znaczy kierować pod-

władnych do właściwego celu, np. sternik panuje nad okrętem, gdy wprowadza go 

do portu”21. 

W opinii św. Tomasza sprawowanie władzy (kierowanie) nie jest właściwe 

jedynie osobom sprawującym ważne funkcje publiczne, ale także rodzicom, krew-

nym, lokalnej wspólnocie, wspólnotom religijnym. 

Dostrzegając dość szeroki zbiór rządzących podmiotów, warto zadać pytanie 

o granice tego kierowania. Choć mogłaby się ona wydawać nieograniczona, to 

Akwinata jednoznacznie wskazuje, że ma ona właściwy sobie zakres. Po pierwsze, 

nienaruszalną granicę tego kierowania wyznacza absolutne prawo moralne, 

                                                           
18 S. th. II-II, q. 101, a. 1. 
19 S. th. II-II, q. 101, a. 3. 
20 Zob. S. th. II-II, q. 101, a. 1. 
21 S. th. II-II, q. 102, a. 2. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

217 

 

powszechne dla wszystkich ludzi, zarówno podporządkowanych, jak i kierują-

cych. Stąd nikt nie może żadnej osoby zobowiązać do niczego, co byłoby moralnie 

naganne. Po drugie, władza kierowania daną jednostką ograniczona jest relacją, 

jaka występuje między kierującym i kierowanym. Przykładowo, władza publiczna 

może kierować jednostkami prywatnymi jedynie w sprawach obywatelskich i pu-

blicznych, co do zasady nie ma jednak władzy w sprawach prywatnych. Zatem nie 

pojawia się tutaj zagrożenie „absolutyzmu”, gdyż uprawnienie kierujących może 

się realizować jedynie w ramach odpowiadających im dziedzin kierowania. 

 

a. Rodzice 

 

Wśród podmiotów kierowania w pierwszym rzędzie zasadą bytu danego 

człowieka są jego rodzice, gdyż to właśnie oni powołują go do istnienia. Rodzice 

są także zasadą rządzenia swoich dzieci, gdyż już od najmłodszych lat uczą je mó-

wić w danym języku, decydują o tym, gdzie dzieci będą pobierać nauki, jakie będą 

rozwijać zainteresowania itd. Rozwijają także swoje dzieci moralnie i religijnie, 

decydując o tym, czy włączą je do grona wiernych. Kierują zatem swoimi dziećmi, 

wyznaczając im cele, do których one zmierzają. 

Podobnie jak w przypadku analizowania samego gubernatio, tak i w konkret-

nym przypadku kierownictwa rodzicielskiego spytać należy o to, czy ma ono ja-

kieś granice. Jako osoby dające swoim dzieciom istnienie, a także wychowujące je 

i przysposabiające do życia moralnego, wydają się mieć nieograniczone uprawnie-

nie do kierowania swoimi dziećmi. Powołanie się w tym przypadku na ogranicze-

nie wynikające z relacji między kierowanym i kierującym nie jest wystarczające. 

Podobnie ograniczenie tego uprawnienia przez prawo naturalne pozostawia 

dziecku niewiele wolności. Zatem, czy władza rodziców jest absolutna? Odpo-

wiedź na to pytanie musi zostać podzielona na dwie części. 

Po pierwsze, w przypadku dzieci niepełnoletnich, pozostających pod opieką 

rodziców i niebędących jeszcze w pełni zdolnymi do autonomicznego kierowania, 

rodzice mają pełną władzę nad tym, w jakim kierunku dokonywał się będzie ich 

rozwój. Dostrzegając, że nie ma innego podmiotu, który mógłby to uprawnienie 

rodzicielskie ograniczyć, zaś samo dziecko do kierowania sobą nie jest zdolne, na-

leży uznać, że tylko rodzice mają uprawnienie do kierowania swoim dzieckiem, 

a uprawnienie to nie jest ograniczone (poza granicą absolutną prawa moralnego). 

Należy jednak zauważyć, że tak wielka władza rodzica niesie ze sobą wielką 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

218 

 

odpowiedzialność za dziecko. Stąd decyzje podejmowane przez rodziców po-

winny mieć na uwadze dobro dziecka, a także jego indywidualność i osobowość. 

Dlatego też czymś negatywnym jest modelowanie dziecka według własnego wy-

obrażenia, jeśli miałoby się to realizować wbrew pragnieniom i marzeniom 

dziecka. 

Po drugie, w przypadku dorosłych dzieci, zdolnych do kierowania sobą wła-

dza rodzicielska zdaje się mocno ograniczona. Przekonujące wydaje się twierdze-

nie, że pełne posłuszeństwo, jakie dzieci niepełnoletnie wykazują wobec swoich 

rodziców, w okresie pełnoletniości dopełnione zostaje cnotą docilitas, która od-

powiada za to, że człowiek jest otwarty na cudzą radę22. 

 

b. Ojczyzna 

 

Kolejnym adresatem działań wynikających z cnoty pietas jest ojczyzna, gdyż 

po rodzicach stanowi ona następną zasadę bytu i rządzenia jednostkami. Akwi-

nata na oznaczenie ojczyzny używa pojęcie patria, ale niestety nie przedstawia roz-

budowanego opisu tego, czym ona jest. Rozważania na ten temat prowadzi jednak 

o. Józef M. Bocheński. Bocheński wskazuje, że ojczyzna jest bytem ontologicznie 

złożonym, który składa się w jedną całość z takich elementów jak kraj, grupa 

ludzka czy państwo23. Chociaż jest ona materialnie złożona, to jest formalnie jed-

nością. Z niej, jako ze swego źródła pochodzą jednostki, gdyż daje im ona wycho-

wanie i istnienie. Ojczyzna jest źródłem istnienia w sensie materialnym, gdyż two-

rzy ogólne warunki istnienia materialnego jednostek. Jest też źródłem rządzenia 

w sferze duchowej. Tym duchowym pierwiastkiem ojczyzny jest właśnie kultura 

ojczysta. Kultura jest niejako tym, co wspólne wszystkim członkom danej wspól-

noty, gdyż nikt nie stworzył własnej kultury i nikt też nie ma jej na wyłączność. 

Naturalnie, kultura nie jest adresatem zobowiązań wynikłych z pietas w taki sam 

sposób jak rodzice czy sama ojczyzna. Raczej należy wskazać, że realizowanie tej  

  

                                                           
22 Zob. S. th. II-II, q. 49, a. 2. Oczywiście, nie tylko dorosłe dzieci powinny rozwijać w sobie 

cnotę docilitas, ale każdy człowiek. Jest to ważna cnota dołączająca się do roztropności, której 

znaczenie staje się jasne, gdy dostrzeże się fakt, że jedna osoba nie jest w stanie osobiście poznać 

wszystkich nauk i musi opierać się na tym, co mówią mu osoby dobrze zaznajomione w danych 

dziedzinach. 
23 Zob. Bocheński, „O patriotyzmie”, 10. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

219 

 

cnoty w aspekcie kulturowym wiąże się z wykonywaniem właściwych działań wo-

bec osób, którzy ową kulturę tworzyli, a także wobec tych osób, które podtrzymują 

ją obecnie. 

 

Kultura jako podmiot uprawnień wynikających z cnoty pietas 

 

Należy następnie spytać, jakie obowiązki jednostek wynikają z tego, że kul-

tura też jest w pewien sposób podmiotem uprawnień wynikających  

z cnoty pietas? To, do czego generalnie zobowiązuje pietas, św. Tomasz opisuje, 

za Cyceronem, następująco: „Et ideo Tullius dicit pietas exhibet et officium et cul-

tum24, co tłumaczyć można jako: Stąd Tuliusz mówi, iż patriotyzm przejawia się 

przez służbę i cześć”25. 

Pietas przejawia się przez działania nazywane officium oraz cultus. Officium, 

które tłumaczyć można jako służba, wyraża się przez posłuszeństwo (obsequium), 

zaś cultus, czyli cześć, przez oddawanie honoru (honor) tym, wobec których ma 

się poważanie (reverentia)26. 

Cultus należy się danym podmiotom z samej ich istoty. Przykładowo, należy 

się ona rodzicom, gdyż wynika z faktu, że są oni źródłem istnienia swoich dzieci. 

Natomiast officium, zawierające się w samym cultus, należy się innym z uwagi na 

pewne szczególne okoliczności, np. gdy rodzice na starość nie są w stanie się sa-

modzielnie utrzymać, to dzieci mają obowiązek udzielenia im pomocy. Oczywi-

ście obowiązki służby ufundowane są na bardziej fundamentalnym obowiązku 

czci. 

Jak zatem jednostki spełniają swoje obowiązki wobec kultury, jeśli mają być 

to przejawy czci oraz służby27? Cześć wobec kultury ojczystej wyraża się przez 

uznanie jej wartości, a także dziękczynienie ojczyźnie i rodzinie za to, że się w niej 

zostało wychowanym. Jest ona tym, co z istoty ojczyźnie się należy, stąd obowią-

zek ten nigdy nie wygasa. Cześć przejawia się także tym, że człowiek zachowuje 

                                                           
24 S. th. II-II, q. 101, a. 2. 
25 Tłumaczenie autora. 
26 Zob. S. th. II-II, q. 103, a. 1. 
27 Należy dodać, że wskazane w dalszej części obowiązki patriotyczne nie wynikają logicz-

nie z analiz dotyczących etyki cnót. To, do czego według św. Tomasza zobowiązuje cnota pietas, 

określane jest na podstawie innych intuicji moralnych, które są zgodne z etyką cnót, ale posia-

dają odmienne od niej samej źródło uzasadnienia. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

220 

 

swoją kulturę za granicą, czy to w wypadku trwałej emigracji28, czy to podczas 

okresowego przebywania poza granicami własnej ojczyzny. Zobowiązuje ona 

także do tego, aby poza granicami własnej ojczyzny powstrzymać się od krytyki 

tego, co ojczyste, zwłaszcza w obecności cudzoziemców. 

Natomiast służba przejawia się posłuszeństwem wobec tego, co kultura na-

kazuje29, czyli życie zgodnie z normami, które fundują życie duchowe ojczyzny. 

Życie zgodne z cnotą pietas nie wyczerpuje się oczywiście jedynie przez deklaro-

wanie przywiązania do tego, co przekazali przodkowie jako dziedzictwo ojczyzny 

i rodziny. Jest to coś, co realizuje się przez konkretne czyny dokonywane każdego 

dnia, czyli przez samo życie jednostek. Ojciec Jacek Woroniecki dodaje nadto, że 

patriotyzm zobowiązuje danego człowieka do miłości do swoich najbliższych; mi-

łość ta, związana z obowiązkiem, nakazuje dbałość o podstawę bliskości między 

członkami rodziny, tą zaś podstawą bliskości jest właśnie kultura (także tradycja 

rodzinna). Stąd osoba, która wyrobiła w sobie cnotę pietas, troszczy się o kulturę 

przekazaną jej przez przodków i dba o to, aby została ona przekazana dalej30. 

Powyższe wnioski co do cnoty pietas można jeszcze bardziej ukonkretnić, 

gdy rozważy się je w kontekście „elementów składowych kultury”, jakie wymieniał 

o. Józef M. Bocheński: (A) moralności i zwyczajów; (B) pokrewieństwa, (C) wspól-

nego języka oraz (D) religii31. 

                                                           
28 Także potomstwo zrodzone poza granicami ojczyzny winno być wychowywane w kul-

turze wspólnoty, z której pochodzą rodzice. W takim przypadku cała odpowiedzialność za rea-

lizację tego obowiązku spoczywa na rodzicach dziecka, gdyż przestrzeń publiczna innego pań-

stwa wypełniona jest obcą kulturą. 
29 Granice tego posłuszeństwa wyznacza obiektywne prawo moralne; stąd żadna wspól-

nota nie powinna niczego, co niezgodne z tym prawem uczynić częścią swej kultury. 
30 Wspierając się na Tomaszowym rozróżnieniu między czcią niewolniczą oraz czcią sy-

nowską wobec Boga, można przeprowadzić rozróżnienie dwóch typów zgodności z tym, co na-

kazuje człowiekowi jego kultura i wspólnota. Zgodnie z przekonaniem Akwinaty człowiek może 

oddawać cześć Bogu na sposób niewolniczy, czyli ze strachu przed karą oraz na sposób synow-

ski, czyli z miłości do Boga, jako do swojego Ojca. Można uznać, iż każdy człowiek może odno-

sić się do kultury, z której wyrósł na sposób podobny do oddawania czci Bogu. Stąd każdy czło-

wiek może czynić to, co wymaga od niego kultura, albo ze strachu przed karą, jaką mogą mu 

wymierzyć inni członkowie tej wspólnoty, albo z miłości do tej wspólnoty. Zob. S. th. II-II, q. 19, 

a. 2. 
31 Na te elementy wskazuje o. Jacek Woroniecki, gdy rozważa to, jakie elementy składają 

się na kulturę narodową. To, czy dla samego Akwinaty kultura jest przede wszystkim kulturą 

narodową, zostanie omówione w dalszej części artykułu. Por. Jacek Woroniecki, O narodzie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

221 

 

A. Pierwszym członem kultury jest moralność oraz zwyczaje. Rozważając ich 

status w duchu filozofii św. Tomasza, można dostrzec, że zawierają one w sobie 

zarówno niezmienne prawdy dotyczące moralności, jak i zależne od lokalnych tra-

dycji sposoby realizowania tychże prawd. Stąd osoby z różnych wspólnot, którym 

znane są niezmienne prawdy moralne, realizują je konkretnie na sposób właściwy 

ich wspólnocie. Przykładowo, członkowie dwóch różnych państw, w których ak-

ceptowane są katolickie zasady moralne – Polska oraz Włochy – przeprowadzają 

chrzest swoich dzieci w trochę inny sposób, nawet jeśli taka sama jest racja tych 

działań. Prowadzi to także do konstatacji, że moralność oraz zwyczaje tworzą 

pewną większą całość. Pietas nakazuje zatem zachowywać lokalne tradycje, gdyż 

są one niejako wspólnym sposobem realizowania pewnych ogólnych prawd32. 

B. Więzi pokrewieństwa stanowią pewien element kultury danej wspólnoty, 

gdyż przez więzi rodzinne wzmacniają całą strukturę istnienia ojczyzny. Więzi 

krwi wiążą członków każdej wspólnoty tak silnie, że nawet zrzeczenie się obywa-

telstwa danej wspólnoty politycznej nie znosi obowiązków wynikających z pietas. 

C. Język oraz dziedzictwo literackie stanowią element kultury, gdyż w nich 

tkwi niejako wspólna historia każdej wspólnoty, właściwy tylko jej sposób mówie-

nia i myślenia o świecie. 

D. Religia jest blisko związana z moralnością oraz zwyczajami, gdyż dotyczy 

tego, co moralnie dobre. Przewyższa ona jednak moralność, gdyż nie tylko daje 

człowiekowi możliwość prowadzenia dobrego życia, ale także otwiera go na życie 

wieczne i daje mu cel ostateczny, czyli zbawienie. Warto wskazać, że dla św. To-

masza, patriotyzm, który wiąże jednostki z ich wspólnotą religijną, jest zawsze pa-

triotyzmem pobożnym33. 

Na bazie myśli św. Tomasza mówić można nie tylko o kulturze ojczystej, ale 

także o kulturze rodzinnej. Jak zauważa ks. Henri Delassus, rodzina stanowi 

                                                           
i państwie, tłum. Rafał Maliszewski (Lublin: Fundacja Servire Veritati Instytut Edukacji Naro-

dowej, 2004), 16–17. 
32 Choć oczywiście nie wszystkie. Zwyczaje nie muszą się odnosić w sposób mocny do 

ogólnych prawd moralnych, ale nawet wtedy należy je zachować, gdyż są one tym, co jednoczy 

wspólnotę. 
33 Pierwszą ojczyzną każdego człowieka jest Ojczyzna Niebieska. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

222 

 

organizm posiadający wieczne ciało oraz ducha34. Wiecznym ciałem rodziny jest 

rodzinny majątek, zaś duchem tradycja rodzinna. Kultura rodzinna w sferze ma-

terialnej przejawia się tym, że całość majątku pojmowana jest jako coś, co się 

otrzymało od poprzednich pokoleń i jako takie nie może być zmarnotrawione, 

lecz tylko pomnożone (głowa rodziny zarządza majątkiem na zasadzie fidei-ko-

misu)35. Natomiast na tradycję rodzinną składają się idee i uczucia przodków oraz 

obyczaje rodzinne36. Idee rodzinne to „dziedzictwo prawdy i cnoty, na którego 

łonie kształtowały się charaktery, umożliwiające rodzinie trwanie i wielkość”37. 

Natomiast rodzinna tradycja jest tym, co pozwala kolejnym pokoleniom czerpać 

z mądrości przodków. Warto tutaj przywołać staropolską tradycję spisywania 

sylw, w których, oprócz notek dotyczących interesów i rodzinnych wydarzeń, 

znajdowały się skierowane do przyszłych pokoleń nauki moralne (często  

w postaci opisu pewnych wydarzeń). Dzięki takim tradycjom kolejne pokolenia 

miały na podorędziu nie tylko własne doświadczenie, ale także mądrość wszyst-

kich tych, którzy ród tworzyli w przeszłości. 

Należy podkreślić, że dług, jakim jest obarczona jednostka wobec swej ojczy-

zny, jako źródła duchowego istnienia, nie może zostać przez nią raz na zawsze 

„spłacony”. Jest tak dlatego, że nie ma ona niejako właściwej „waluty”, aby oddać 

za to, że istnieje jako jednostka wychowana do dobra i cnoty. Niewymierność ta 

jest zarówno ilościowa, jak i jakościowa. Wiąże się to z wielkością tego, co otrzy-

mane i niewystarczalnością tego, co oddawane. Nawet śmierć w czasie wojny tego 

długu nie spłaca, nawet jeśli jest to największy przejaw miłości i sprawiedliwości 

wobec własnej wspólnoty. 

Podobnie „dług” dzieci wobec swoich rodziców nie może być nigdy spła-

cony. Św. Tomasz wyraża myśl, że rodzice pozostają podmiotami uprawnień wy-

nikających z pietas, nawet wtedy, gdy całkowicie zaniedbują swoje obowiązki ro-

dzicielskie, np. porzucając swoje dzieci. Jest tak dlatego, że dziękczynienie należy 

im się tylko z tej racji, że powołali swe dzieci do istnienia. Z tego także wynika 

                                                           
34 Zob. Henri Delassus, Duch rodzinny. W domu, społeczeństwie i państwie, tłum. Teresa 

Fernandes Świątkiewicz (Kraków: Stowarzyszenie Kultury Chrześcijańskiej im. Ks. Piotra 

Skargi, 2005), 90. 
35 Zob. tamże, 95. 
36 Zob. tamże, 90. 
37 Zob. tamże, 110. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

223 

 

niegodziwość krytykowania rodziców przez dzieci, gdyż cokolwiek co rodzice czy-

nią, nie zwalnia tych dzieci od czci, jaką muszą mieć wobec swoich rodziców38. 

W kwestii ojczyzny sprawa ta jest nieco odmienna, gdyż, o ile zachować na-

leży synowski stosunek do własnej ojczyzny, o tyle istnieją przypadki, w których 

krytyka tego, do czego zmierza ojczyzna jako całość, jest dopuszczalna. Jest tak, 

ponieważ nawet jeśli ojczyzna jest w pewnym sensie źródłem istnienia człowieka, 

m.in. w sferze moralnej, to jednak nie jest tym, co fizycznie powołało do istnienia 

daną jednostkę. Stąd nie obowiązuje zakaz, który występował w kwestii krytyko-

wania rodziców. Krytyka kultury własnej wspólnoty jest dopuszczalna między in-

nymi wtedy, gdy to, co ona nakazuje lub promuje, jest sprzeczne z obiektywnym 

prawem moralnym. Warto dodać, odnosząc się do wymogów sprawiedliwości le-

galnej, że krytyka musi być dokonywana w celu poprawy wspólnoty, a nie tylko 

po to, aby wyrazić swoją opinię, a tym bardziej, aby oczernić własną ojczyznę poza 

jej granicami. Stąd zdaje się uzasadnione, aby do kryteriów oceny kultury, jakie 

wskazuje św. Tomasz, dodać także to, zgodnie z którym kultura winna być skie-

rowana nie tyle na to, co dobre dla danej jednostki, lecz co dla całej wspólnoty 

wspólne. Stąd niewłaściwe będą takie przejawy kultury, które burzą zgodne życie 

wspólnoty lub sprzeciwiają się przyjętym w niej normom i zwyczajom. Jedynie 

taka kultura, która dobro wspólne wspiera i promuje, jest kulturą w pełnym tego 

słowa znaczeniu39. Oczywiście, nie należy tego rozumieć jako całkowite poddanie 

                                                           
38 Nie oznacza to oczywiście, że rodzicom należy się cześć za czyny niegodziwe, np. złe 

traktowanie swoich dzieci, czy za ich porzucenie, gdyż cześć nie jest zawsze tożsama z okazy-

waniem uznania. Jest całkowicie oczywiste, że rodzic, który czyni zło wobec dziecka nie powi-

nien być chwalony przez to dziecko za to właśnie zło. Jednakże, choć wydać się to może kon-

trowersyjne, dziecku nie przysługuje uprawnienie do krytyki rodziców, nawet gdyby dopuścili 

się oni wobec niego niegodziwości. Stąd także miłość bliźniego wobec rodzica nie może reali-

zować się przez braterskie napomnienie, gdyż dziecko nie jest tym, kto takiego napomnienia 

może się dokonać. Jednakże może ono poprosić o pomoc osobę, która jest dla rodzica autory-

tetem, np. swoich dziadków. Działanie takie nie sprzeciwia się czci, jakiej dziecko ma wobec 

rodziców, a jednocześnie pozwala dać opór złu przez rodziców dokonywanemu. 
39 Choć zdaje się czymś rozsądnym, aby także to, co niesprzeczne z dobrem ogółu było 

dopuszczone. W przeciwnym wypadku kultura stałaby się ograniczona do tego, co polityczne 

(w klasycznym rozumieniu tego słowa). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

224 

 

kultury celom politycznym jakiegoś rządu40, ale raczej jako ogólne nastawienie 

członków wspólnoty ku temu, co dobre dla ogółu. 

Twierdzenia te obowiązują także wtedy, gdy rozważana jest okoliczność wy-

chowywania dzieci poza granicami ojczyzny. Kultura jest zachowywana przez po-

kolenia nie tylko z racji, że pochodzili z niej przodkowie danej osoby, ale także 

z tego względu, że stanowi właściwe dla danej wspólnoty „ukonkretnienie” ogól-

nych norm moralnych zmierzających do dobra wspólnego. 

 

 

Problematyczność Tomaszowej teorii kultury 

 

Trzeba zauważyć, że Tomaszowe rozważania zawarte w Sumie Teologicznej 

mają pewne ograniczenia; zostają one omówione poniżej. 

Analizy, ujęte Akwinatę w ścisłej formie quaestio, są jasne i czytelne, jednak 

właśnie z uwagi na swą formę posiadają pewną sztywność, która pozwala na uj-

mowanie kultury jedynie jako duchowego składnika wspólnoty. Dlatego zasadni-

czo nie ma możliwości mówienia o kulturze jako kulturze. Sztuka, będąca przeja-

wem kultury, dla św. Tomasza jest przede wszystkim pewną umiejętnością wytwa-

rzania (techne) według ustalonych uprzednio reguł i zgodnie z określonym wcze-

śniej kanonem. O ile w sferze sztuki sakralnej przyjmowanie takiego stanowiska 

nawet we współczesnych czasach wydaje się uzasadnione (na poziomie teoretycz-

nym, nie na poziomie opisu współczesnego stanu sakralnej działalności artystycz-

nej), o tyle trudno trwać przy nim w kwestii sztuki świeckiej. To zagadnienie wiąże 

się także z innym ograniczeniem, z tym mianowicie, że ani kultura, ani sztuka nie 

są analizowane w kontekście kreatywności artystycznej41. Jak zostało wskazane, 

                                                           
40 Ponieważ żaden rząd czy władza publiczna nie jest wspólnotą, którą rządzi. Akwinata 

wyraźnie uznaje, że wspólnota posiada życie odrębne od władzy publicznej. 
41 Interesującym rozwinięciem klasycznej teorii piękna, która uwzględnia artystyczną 

twórczość, są współczesne teorie cnót estetycznych. Stanowiąc pewnego rodzaju dopełnienie 

etyki cnót, formułują one twierdzenie, że działalność estetyczna stanowi odmienny od innych 

typ aktywności ludzkiej, której odpowiadają właściwe jej cnoty. Można zatem powiedzieć, że 

autorzy czerpiący z myśli artystotelesowsko-tomistycznej dostrzegają wskazany tutaj problem 

i prezentują dość przekonujące rozwiązanie. Por. m.in.: Peter Godie, „Virtues of Art”, Philoso-

phy Compass 5, nr 10 (2010): 830–839; Alison Hills, „Moral and Aesthetic Virtue”, Proceedings 

of the Aristotelian Society 118, nr 3 (2018): 255–274, DOI: 10.1093/arisoc/aoy015; Tom Ro-

berts, „Aesthetic virtues: traits and faculties”, Philosophical Studies 175, nr 2 (2017): 429–447. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

225 

 

rozważa się je przez pryzmat twierdzeń dotyczących uprawnień wspólnoty, które 

nawet jako prawdziwe nie wyczerpują omawianego zagadnienia. 

Ponadto, wydaje się, że teoria kultury św. Tomasza mocno ogranicza wol-

ność jednostki. Posłuszna wymaganiom rodziców, rodziny, wspólnoty religijnej 

oraz władz publicznych, jednostka staje się ona mocno zależna od ich kierownic-

twa. Jak jednak starałem się wykazać, nie jest to władza nieograniczona, gdyż ogra-

nicza ją (a) prawo naturalne oraz (b) zakres kierowania odpowiadający relacji mię-

dzy kierującym i kierowanym. Trudność ta zdaje się jednak związana z „nieprzy-

stawalnością” koncepcji Akwinaty do współczesnych czasów, nie tkwi więc w sa-

mej jej materii. 

  

Aktualność Tomaszowej teorii kultury 

 

Pomimo pewnych ograniczeń, sądzę, że teoria św. Tomasza daje szczególny 

wgląd w zagadnienie kultury, niejednokrotnie zwracając uwagę na to, co we 

współczesnej kulturze jest marginalizowane. Wskazałem, że u św. Tomasza nie 

pojawiają się rozważania nad kulturą w kontekście artystycznej aktywności i kre-

atywności jednostek. Jednak takie ujęcia wydają się w dzisiejszych czasach dość 

powszechne, a nawet dominujące, stąd konieczne jest przypomnienie, że kultura 

jest także tym, co spaja wspólnotę na poziomie duchowym. Ponadto, kreatywna 

twórczość artystyczna nie jest nigdy czymś pojawiającym się znikąd, gdyż tworząc 

sztukę, czerpie się, przynajmniej częściowo, z dziedzictwa życia kulturowego 

wspólnoty.  

Następnie trzeba wskazać, że kultura (w ujęciu Akwinaty) nie jest czymś, 

z czego można całkowicie dowolnie korzystać, gdyż wszelki użytek z niej czyniony 

musi być rozważany w kontekście dobra wspólnego. Także sztuka będąca przeja-

wem danej kultury musi zasadniczo wzmacniać to, co wspólne, a przynajmniej nie 

może sprzeciwiać się temu, co wspólne. Tym, co wspiera dobro wspólne, jest oczy-

wiście jedynie to, co zgodne z obiektywnym prawem moralnym, zatem i kultura 

musi być moralnie godziwa. Nie jest to twierdzenie jedynie moralizatorskie, ale 

odnosi się do zawartej w tomizmie intuicji dotyczącej natury życia wszelkich 

wspólnot. Uzasadnione wydaje się twierdzenie, że tylko takie wspólnoty mają 

szanse na przetrwanie, których kultura opiera się na tym, co moralnie dobre, 

a także na tym, co promuje dobro wspólne. Takie twierdzenie jest wyjątkowo zna-

czące w XXI wieku, gdy kultura przyjmuje coraz bardziej masowy charakter, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

226 

 

zarzucając lokalne tradycje i obyczaje, jednocześnie promując relatywistyczne 

i subiektywistyczne poglądy w kwestii moralności. 

Twierdzę, że duża uwaga, z jaką Akwinata analizuje dobro wspólne, wynika 

z intuicji, że kultura jest nadrzędna wobec jednostki oraz dóbr, zwłaszcza dóbr 

materialnych. Jest to wyjątkowy element pojawiający się w filozofii św. Tomasza. 

Stąd, na jej gruncie można wysunąć twierdzenie, że większą stratę wspólnocie 

przynosi niszczenie kultury niż fizyczne zabijanie członków danej wspólnoty, 

gdyż to właśnie kultura stanowi to, co daną wspólnotę konstytuuje. Nadrzędność 

kultury nad dobrami materialnymi nieraz przejawiała się w dziejach. Przykła-

dowo, na początku II wojny światowej wiele dzieł sztuki było z narażeniem życia 

przenoszonych do tajnych skrytek w celu uniknięcia ich kradzieży przez III Rzeszę 

czy Związek Sowiecki. Sama filozofia jest przejawem tejże nadrzędności. Gdyby 

było inaczej, to słusznie podnoszony byłby zarzut, że filozofowanie jest zbędne, 

gdyż nie przynosi żadnych wymiernych skutków w formie wytworzonych towa-

rów. Występujący u Akwinaty prymat kultury nad jednostką dowodzi także tego, 

że wspólnota w swym duchowym istnieniu jest czymś większym i trwalszym niż 

jakakolwiek jednostka, gdyż tylko wspólnota w swoim istnieniu charakteryzuje się 

pewną ciągłością, której brak w życiu indywidualnym. 

Warto także zwrócić uwagę na fakt, że obiektywny i racjonalny charakter To-

maszowych rozważań o kulturze pozwala, wbrew narzucającej się początkowo in-

tuicji, na powszechną dyskusję o tym, co w kulturze jest dobre i pożyteczne dla 

jednostek i wspólnoty. Jest to zaleta, której nie posiadają relatywistyczne teorie 

kultury, dla których nie ma wspólnego punktu odniesienia i jednego kryterium 

oceny42. Co więcej, wbrew poglądom relatywistycznym, jedynie w ramach obiek-

tywistycznych i absolutystycznych teorii kultury, takich jak teoria św. Tomasza, 

w ogóle możliwa jest wielość kultur, zarówno aktualna, jak i historyczna. 
                                                           

42 Niewątpliwie relatywistyczne stanowisko w kontekście kultury prezentował Franz Boas, 

którego powszechnie uważa się za założyciela antropologii kulturowej w USA; zob. Franz Boas, 

Race, Language, and Culture (Chicago: University of Chicago Press, 1940), 636. Współczesnych 

zwolenników relatywizmu kulturowego, niewyrażanego już wprost, należy natomiast szukać 

w ramach multikulturalizmu. Nie jest tak, że wszystkie koncepcje z tego nurtu prezentują sta-

nowisko relatywizmu kulturowego, jednak właśnie wśród tych badaczy jest ono proporcjonal-

nie najpowszechniejsze; zob.: Ghassan Hage, White Nation: Fantasies of White Supremacy in 

a Multicultural Society (Sydney: Pluto Press, 1998) czy Richard A. Shweder, „The Goose and 

the Gander: The Genital Wars”, Global Discourse: An Interdisciplinary Journal of Current Affa-

irs and Applied Contemporary Thought 3, nr 2 (2013): 348–366. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

227 

 

Relatywizm, który dość skrótowo rozumieć należy jako pogląd, zgodnie z którym 

kulturę można pojąć jedynie w ramach epoki, w której istniała, całkowicie pomija 

lub ignoruje właściwą wielość kultur z różnymi regułami oceny i różnymi hierar-

chiami dóbr. Parafrazując (i modyfikując) twierdzenie Maxa Schelera należy 

uznać, że relatywiści kulturowi są w rzeczywistości „absolutystami swojej epoki”43, 

którzy współczesne sobie kryteria oceny absolutyzują i rozciągają na wszystkie 

epoki dziejowe. Wbrew tej intuicji, jedynie obiektywistyczne i absolutystyczne 

teorie kultury mogą uchwycić wielość kultur, gdyż pozwalają na ujęcie nie tylko 

ich samych, ale także struktur wyboru i hierarchie dóbr leżących u ich podłoża. 

Dlatego też Tomaszowa koncepcja kultury pozwala na właściwy opis  

i ocenę wspólnot wielokulturowych, rozpowszechnionych w Europie od drugiej 

połowy dwudziestego wieku. Wskazuje się w ramach tej teorii, że takie wspólnoty 

mogą z powodzeniem istnieć i prowadzić swoich członków do dobrego życia44. 

Nie osiąga ona tego celu przez ignorowanie tego, co charakterystyczne dla danej 

wspólnoty. Wprost przeciwnie, dostrzegając fundamentalne różnice występujące 

między różnymi kulturami, pokazuje, że ich współżycie jest możliwe, o ile istnie-

nie takiej wielokulturowej wspólnoty jest ufundowane na tym, co ogólnie praw-

dziwe a dostępne naturalnemu rozumowi w formie praw naturalnych. 

Obiektywność i absolutystyczny charakter Tomaszowej teorii kultury dowo-

dzi jeszcze dwóch kolejnych kwestii: (a) kultura stanowi jeden z najważniejszych 

elementów życia człowieka, gdyż właśnie ona stanowi dziedzinę, w której decy-

duje on o tym, jakie będzie jego życie i jakie dobra rozpozna jako najlepsze i naj-

bardziej godne wyboru; (b) wbrew intuicji, że kultura może zniewolić jednostkę, 

z filozofii Akwinaty wypływa przekonanie, że, o ile pochodzenie z pewnej wspól-

noty stanowi ważną rację trwania przy rodzimej kulturze, o tyle istnieją racje wyż-

szego rzędu, na podstawie których rodzimą kulturę można oceniać; są to miano-

wicie obiektywne prawa moralne (stąd każda jednostka jest odpowiedzialna za 

swoje czyny i nie może ona uzasadniać swoich niegodziwości tym, że są one do-

puszczalne w ramach wspólnoty, w której się urodziła). 

                                                           
43 Max Scheler, Resentyment a moralności, tłum. Bogdan Baran (Warszawa: Fundacja 

Aletheia, 2008), 69. 
44 Kwestia ta nie była tutaj omawiana, warto jednak zauważyć, że św. Tomasz dopuszczał 

możliwość tego, aby w jednym państwie żyły różne grupy o odmiennym pochodzeniu. Co 

prawda, zawsze pewna grupa dominuje we wspólnocie, jednak dołączać się mogą do niej, jako 

przyjaciele, inne, mniejsze grupy. Por. S. th. II-II, q. 80, a. 1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

228 

 

Żywotność teorii kultury, jaką zaprezentował Akwinata, wyraża się także 

w tym, że jest ona podstawą rozważań w innych subdyscyplinach filozofii, między 

innymi w filozofii biznesu. Dostrzegając, że św. Tomasz dopuszczał wielość kultur 

w jednej wspólnocie, João César das Neves oraz Domènec Melé prowadzą np. roz-

ważania na temat działalności współczesnych przedsiębiorstw i korporacji, które 

charakteryzują się wielokulturowym gronem pracowniczym45. 

 

 

Wnioski 

 

Kończąc powyższe analizy, przedstawię główne tezy dotyczące kultury, jakie 

wynikają z rozważań św. Tomasza: 

 

 kultura stanowi duchowy elementy życia rodziny i ojczyzny; 

 kultura nie jest czymś tworzonym przez jednostkę, jest raczej dziedzictwem, 

które kolejne pokolenia otrzymują od swoich przodków; 

 żaden człowiek nie może w pełni „spłacić” długu wobec swej ojczyzny 

i rodziny, gdyż to, co otrzymał, znacząco przewyższa to, co może im oddać; 

 kultura jest tym, co pozwala wspólnocie i jednostkom prowadzić życie 

godziwe; 

 kultura jest zawsze kulturą pobożną, gdyż nie jest dobrym to, co prze-

szkadza osiągnąć ostateczny cel ludzkiego życia, czyli zbawienie duszy; 

                                                           
45 Zob. João César das Neves, Domènec Melé, „Managing Ethically Cultural Diversity: 

Learning from Thomas Aquinas”, Journal of Business Ethics 116, nr 4 (2013): 769–780, DOI: 

10. 1007/sl0551-013-l 820-1. Zob. także: (i) Helen Alford, „The Influence of Thomistic Thought 

in Contemporary Business Ethics”, w: Handbook of the Philosophical Foundations of Business 

Ethics, red. Christoph Luetge (Berlin: Springer, 2013), 227–250; (ii) Claus Dierksmeier, An-

thony Celano, „Thomas Aquinas on Justice as a Global Virtue in Business”, Business Ethics 

Quarterly 22, nr 2 (2012): 247–272, DOI: 10.5840/beq201222225; (iii) Domènec Melé, „Early 

business ethics in Spain: The Salamanca School”, Journal of Business Ethics 22, nr 3 (1999): 

175–189, DOI: 10.1023/A:1006270025831; (iv) Martin Schlag, „Economic and Business Ethics 

in Select Italian Scholastics (ca. 1200–1450)”, w: Handbook of the Philosophical Foundations 

of Business Ethics, 179–205; (v) Daniel A. Wren, „Medieval or Modern? A Scholastic’s View of 

Business Ethics, circa 1430”, Journal of Business Ethics 2000, nr 28: 109–119, DOI: 

10.1023/A:1006270724454 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

229 

 

 rodziny mogą, a być może nawet powinny posiadać własne rodzinne 

tradycje, dzięki którym członkowie tych rodzin mogą czerpać 

z doświadczenia swych przodków; 

 kultury, w której i z której się wyrosło, nie można po prostu odrzucić, gdyż 

byłby to czyn sprzeczny z cnotą pietas; 

 posłuszeństwo wobec kultury rodzinnej i ojczystej nie może polegać na 

działaniu niezgodnym z obiektywnymi normami moralnymi; jednakże 

sprzeczność jakiegoś zwyczaju lub tradycji z prawem moralnym winna być 

przyczynkiem naprawy swej wspólnoty, a nie jej porzucenia. 

 sformułowana przez św. Tomasza teoria kultury daje współcześnie 

wyjątkowy wgląd w naturę kultury: (a) kreatywna twórczość artystyczna 

wypływa z kultury wspólnoty; (b) kultura musi wspierać dobro wspólne  

(a przynajmniej nie burzyć go); (c) kultura ma prymat nad jednostką oraz 

dobrami materialnymi; (d) obiektywizm i absolutyzm Tomaszowej kon-

cepcji kultury pozwala uchwycić, odmiennie niż relatywizm, rzeczywistą 

wielość kultur, (e) kultura nie tylko konstytuuje pole współżycia członków 

wspólnoty, ale stanowi wezwanie skierowane do każdej jednostki do od-

powiedzialności za siebie i wspólnotę.  

 

 

Bibliografia 
 

Alford, Helen. „The Influence of Thomistic Thought in Contemporary Business Ethics”. 

W: Handbook of the Philosophical Foundations of Business Ethics, red. Christoph Lu-

etge, 227–250. Berlin: Springer, 2013. 

Andrzejuk, Izabella. „Patriotyzm w etyce tomistycznej”. Rocznik Tomistyczny 2019, nr 8: 229–

239. DOI: 10.5281/zenodo.3936122 

Arystoteles. Etyka nikomachejska. Tłum. Daniela Gromska. Warszawa: PWN, 2012. 

Beyond the self: virtue ethics and the problem of culture. Red. Raymond Hain, David Solomon. 

Waco: Baylor University Press, 2019. 

Bocheński, Józef Maria. Patriotyzm, męstwo, prawość żołnierska. Warszawa; Komorów: Fun-

dacja Pomocy Antyk „Wydawnictwo Antyk Marcin Dybowski”, 2009. 

Cyceron. Pisma filozoficzne. Tłum. Józef Śmigaj. Warszawa: PWN, 1961. 

Delassus, Henri. Duch rodzinny. W domu, społeczeństwie i państwie. Tłum. Teresa Fernandes 

Świątkiewicz. Kraków: Stowarzyszenie Kultury Chrześcijańskiej im. Ks. Piotra Skargi, 

2005. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

230 

 

Dierksmeier, Claus, Anthony Celano. „Thomas Aquinas on Justice as a Global Virtue in Busi-

ness”. Business Ethics Quarterly 22, nr 2 (2012): 247–272. DOI: 10.5840/beq201222225 

Divus Thomas de Aquino. Summa Theologiae. Rzym: Textum Leoninum Romae, 1895. 

Duma, Tomasz. „Natura miarą sensu kultury”. Zeszyty Naukowe KUL 57, nr 1 (2015): 35–49. 

Freddoso, Alfred J. „Two Roles for Catholic Philosophers”. W: Recovering Nature: Essays in 

Natural Philosophy, Ethics, and Metaphysics in Honor of Ralph McInerny, red. Thomas 

S. Hibbs, John P. O’Callaghan, 229–252. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 

1999. 

Fotta, Peter. „Wpływ rozumienia osoby na koncepcję kultury”. Zeszyty Naukowe KUL 57, nr 1 

(2015): 87–98. 

Garrison, James D. Pietas from Vergil to Dryden. University Park: Pennsylvania State Univer-

sity Press, 1992. 

Godie, Peter. „Virtues of Art”. Philosophy Compass 5, nr 10 (2010): 830–839. 

Gogacz, Mieczysław. Szkice o kulturze. Kraków; Warszawa: Michalineum, 1985. 

Grzybowski, Jacek. „Czy relacja – najsłabszy rodzaj bytowości w metafizyce św. Tomasza – 

może stanowić fundament realnego bytu narodu?”. Rocznik Tomistyczny 2016, t. 5: 

247–262. 

Hage, Ghassan. White Nation: Fantasies of White Supremacy in a Multicultural Society. Syd-

ney: Pluto Press, 1998. 

Hankins, James. „Pietas”. First Things: A Monthly Journal of Religion and Public Life 2010, nr 

10: 39–44. 

Hills, Alison. „Moral and Aesthetic Virtue”. Proceedings of the Aristotelian Society 118, nr 3 

(2018): 255–274. DOI: 10.1093/arisoc/aoy015 

Janczarski, Zbigniew. „Metafizyka i kultura”. Studia Philosophiae Christianae 17, nr 1 (1981): 

227–233. 

Jaroszyński, Piotr. „Kultura i cywilizacja. Od Cycerona do Konecznego”. Człowiek w Kulturze 

1998, nr 10: 13–29. 

Kiereś, Henryk. Człowiek i cywilizacja. Lublin: Wydawnictwo Fundacja Servire Veritati. Insty-

tut Edukacji Narodowej, 2007. 

Krąpiec, Mieczysław A. Człowiek i prawo naturalne. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 

1975. 

Krąpiec, Mieczysław A. Człowiek, kultura, uniwersytet. Lublin: Wydawnictwo KUL, 1998. 

Krąpiec, Mieczysław A. Ja – Człowiek. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL, 1979. 

Krąpiec, Mieczysław A. „Ludzki wymiar kultury chrześcijańskiej – wspólnego dziedzictwa na-

rodów Europy”. W: Żeby nie ustała wiara, red. Józef Homerski, 389–407. Lublin: Towa-

rzystwo Naukowe KUL, 1989. 

Krąpiec, Mieczysław A. „O kulturę prawdy”. Człowiek w Kulturze 1997, nr 9: 154–159. 

Lu, M. T. „How Is Patriotism a Virtue?”. Proceedings of the American Catholic Philosophical 

Association 2020, nr 94: 119–128. 

Lu, M. T. „Is Piety a Natural Virtue?”. Proceedings of the American Catholic Philosophical As-

sociation 2019, nr 93: 253–262. DOI: 10.5840/acpaproc2021426118 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

231 

 

MacArt, Theresa. „Pietas: A Case for Ethical Patriotism in Aquinas”. The Journal of Politics  84, 

nr 1 (2022): 541–553. DOI: 10.1086/714779 

Mazur, Piotr S. Prowidencja ludzka jako podstawa roztropnego formowania życia osobowego 

i społecznego człowieka. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2009. 

Melé, Domènec. „Early business ethics in Spain: The Salamanca School”. Journal of Business 

Ethics 22, nr 3 (1999): 175–189. DOI: 10.1023/A:1006270025831 

Mooney, Brian T., Damini Roy. „Politeness and Pietas as Annexed to the Virtue of Justice”. 

W: The Philosophy of (Im)politeness, red. Chaoqun Xie, 179–195. Berlin: Springer, 

2021. 

Neves das, João César, Domènec Melé. „Managing Ethically Cultural Diversity: Learning from 

Thomas Aquinas”. Journal of Business Ethics 116, nr 4 (2013): 769–780. DOI: 10. 

1007/sl0551-013-l 820-1 

Pinsent, Andrew. „Aquinas Infused Virtues”. W: The Routledge Companion to Virtues Ethics, 

red. Lorraine Besser-Jones, Michael Slote, 141–153. New York; London: Routledge, 

2015. 

Roberts Tom. „Aesthetic virtues: traits and faculties”. Philosophical Studies 175, nr 2 (2017): 

429–447. 

Rodziński, Adam. Osoba i kultura. Warszawa: Ośrodek Dokumentacji i Studiów Społecznych, 

1985. 

Rodziński, Adam. Osoba, moralność, kultura. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 1989. 

Scheler, Max. Resentyment a moralności. Tłum. Bogdan Baran. Warszawa: Fundacja Aletheia, 

2008. 

Schlag, Martin. „Economic and Business Ethics in Select Italian Scholastics (ca. 1200–1450)”. 

W: Handbook of the Philosophical Foundations of Business Ethics, red. Christoph Luet-

ge, 179–205. Berlin: Springer, 2013. 

Shweder, Richard A. „The Goose and the Gander: The Genital Wars”. Global Discourse: An 

Interdisciplinary Journal of Current Affairs and Applied Contemporary Thought 3, nr 

2 (2013): 348–366. 

Tomasz z Akwinu. Suma Teologiczna, t. 18 i 20. Tłum. Feliks W. Bednarski. Londyn: Veritas, 

1970 i 1972. 

Tomasz z Akwinu. O królowaniu – królowi Cypru. Tłum. Mateusz Matyszkowicz. Kraków: 

Ośrodek Myśli Politycznej; Wyższa Szkoła Europejska im. ks. Józefa Tischnera, 2006. 

Wistuba, Halina. „Intelektualne podstawy tworów kultury według filozofii św. Tomasza  

z Akwinu”. Studia Philosophiae Christianae 7, nr 2 (1971): 243–275. 

Woroniecki, Jacek. Katolicka etyka wychowawcza, t. 3. Lublin: Redakcja Wydawnictw KUL, 

2013.  

Woroniecki, Jacek. O narodzie i państwie. Tłum. Rafał Maliszewski. Lublin: Fundacja Servire 

Veritati Instytut Edukacji Narodowej, 2004. 

Wren, Daniel A. „Medieval or Modern? A Scholastic’s View of Business Ethics, circa 1430”. 

Journal of Business Ethics 2000, nr 28: 109–119. DOI: 10.1023/A:1006270724454 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

232 

 

Summary 

 

Culture in the Thought of St. Thomas Aquinas 

 

This study reconstructs and critically analyses the concept of culture that was articulated 

in the writings of St. Thomas Aquinas. The historical reconstruction served the primary pur-

pose of showing (i) the limitations of Aquinas’ theory of culture, and (ii) the relevance of Aqui-

nas’ theory (and its vitality in the context of other philosophical disciplines, among others—the 

philosophy of business). Although Aquinas did not directly reflect on the issue of culture in his 

writings, one can achieve a better understanding of his approach to culture by placing it within 

the broader context of Thomasian virtue ethics. Recognising at the outset that culture consti-

tutes the soul of the community, it was shown that, precisely as the spiritual aspect of commu-

nitas, culture is, in a sense, the subject of the obligations arising from the virtue of justice. Then 

it was established that the virtue that best captures the issue of culture is pietas (in Polish trans-

lations referred to as patriotism or pietism), which has as its object the rights of the community 

and the obligations of an individual toward his or her motherland. The basic ways in which the 

virtue of pietas is realised—reverence and service—are discussed and it is indicated how they 

are carried out in the context of culture. 

 

Keywords: St. Thomas Aquinas, culture, community, justice, piety, patriotism, justice 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Kultur im Denken des heiligen Thomas von Aquin 

 

In diesem Artikel rekonstruiere und analysiere ich kritisch den Kulturbegriff des heili-

gen Thomas von Aquin. Die historische Rekonstruktion dient dem Zweck, (a) die Grenzen der 

Kulturtheorie des heiligen Thomas sowie (b) ihre Relevanz (und ihre Vitalität im Kontext an-

derer philosophischer Disziplinen, einschließlich der Wirtschaftsphilosophie) aufzuzeigen. Ob-

wohl Thomas von Aquin die Frage der Kultur in seinen Schriften nicht direkt berücksichtigte, 

wird das beabsichtigte Ziel erreicht, indem das diskutierte Thema in den breiteren Kontext sei-

ner Ethik der Tugenden gestellt wird. Indem ich zu Beginn anerkenne, daß die Kultur in gewis-

sem Sinne die Seele der Gemeinschaft ist, zeige ich, daß die Kultur gerade als geistlicher Aspekt 

der communitas Adressat der Pflichten ist, die sich aus der Tugend der Gerechtigkeit ergeben. 

Dann stelle ich in einer detaillierten Analyse fest, dass die Tugend, die das Thema Kultur in 

einem Gemeinschaftskontext am besten erfasst, Pietas (in polnischen Übersetzungen als Patrio-

tismus oder Pietismus bezeichnet) ist. Ihr Gegenstand ist das, was ein Mensch der Gemeinschaft 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10



Wojciech Kilan, Kultura w myśli św. Tomasza z Akwinu 

 

233 

 

schuldet, aus der er kommt. Ich bespreche die grundlegenden Wege der Verwirklichung der 

Tugend von Pietas – Ehrfurcht und Dienst – und zeige, wie sie unter dem Aspekt der Kultur 

verwirklicht werden.  

Schlüsselwörter: Thomas von Aquin, Kultur, Gemeinschaft, Pietas, Patriotismus, Ge-

rechtigkeit 

 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 
 

Information about Author: 

 

WOJCIECH S. KILAN, MA, PhD candidate at the Institute of Philosophy, Faculty of Social Scien-

ces, University of Wroclaw; address for correspondence: Institute of Philosophy, Koszarowa 3/20, 

Wroclaw, Poland; e-mail: e-mail address: wojciech.kilan@uwr.edu.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 06:45:10

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

