Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57
DOI: 10.17951/1.2018.43.2.9-25

ANNALES
UNIVERSITATIS MARTAE CURIE-SKLEODOWSKA
LUBLIN — POLONIA

VOL. XLIII, 2 SECTIO I 2018

KATRINE HELENE ANDERSEN
ORCID: 0000-0002-6481-2804
Universidad de Copenhague

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica

Juan Larrea i Nowy Swiat: miedzy filozofia a mistycyzmem

El filosofo Juan Larrea es principalmente conocido como poeta, aunque su
obra durante décadas estuvo sumergida en el anonimato. Su produccion poética se
desarrolla principalmente en los afios 20 durante su estancia en Paris, cuando es-
cribe gran parte de sus poemas en francés. Generalmente, se le considera miembro
de la generacion del 27, asi como padre del surrealismo espafiol, aunque no rija
consenso acerca de ninguna de las dos clasificaciones. Larrea era inconforme tan-
to en su estilo poético tanto como en su modo de pensar. El mismo autor explica
en una carta a Vittorio Bodini en 1964 que:

Los otros poetas [...] operaban en el campo de la literatura dentro de la sociedad vigente de
alcances, a mi juicio, provinciales. En el fondo yo era un mistico de la poesia arrastrado por apeten-
cias de otro género harto mas desorbitado [...] Mi problema era esencial y universal, de vivencia
profunda, de locura si se quiere: en puridad, religioso'.

Aqui hallamos una clave en el pensamiento filosofico de Larrea: mezcla la filo-
sofia con la poesia, la religion, e incluso la psicologia, sin percatarse de ello. No se
inscribe en ninguna escuela o tradicion filosofica ni le causa remordimiento metodo-
l6gico mezclar disciplinas de caracter tan diverso. Lo que motiva su pensamiento, al
menos en esta primera etapa de su actividad literaria y filosdfica, es alcanzar el mas
alla y la idea de lo universal. Curiosamente las ideas de lo universal y el més alla se
convierten en un proyecto personal; tanto Orbe como Diario del Nuevo Mundo son
testimonios de un itinerario personal que lo lleva al mas alla.

En lo que sigue, voy a analizar los pasos que emprende Larrea en su afan
por transcender este mundo y tener acceso al mas alla tal y como se articulan en

' G.Morelli, Introduccién, [en:]]. Larrea, Poesia y Revelacion, Madrid 2009, pp. XXIIT-XXIV.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

10 Katrine Helene Andersen

sus diarios Orbe y Diario del Nuevo Mundo. El suyo es un proyecto personal al
tiempo que filosofico, y como tal universal, precisamente porque Larrea busca
saltar de lo individual a lo universal. El encuentro con América Latina marca
considerablemente al autor, quien deja testimonio en Orbe del efecto que tuvo
sobre ¢l su estancia en Perti y en Diario del Nuevo Mundo de su vida en México.
Voy a analizar sus vivencias en “el nuevo mundo” con el fin de determinar si son
experiencias misticas, tomadas en el sentido mas amplio de la palabra, y ave-
riguar en qué sentido contribuyen a su intento de transcender el mundo fisico.
Las ideas de William James acerca de las experiencias religiosas, en especial su
indagacion en la mistica, sirven como punto de partida para tratar de determinar
si las de Larrea son experiencias misticas y qué valor tienen para su proyecto
filosofico. Analizaré la relacion entre las vivencias de Larrea y los lugares donde
las experimenta, es decir Pert y México. Larrea mismo se denomina “un mistico
de la poesia”, pero qué le aporta la “mistica” y en qué medida se convierte la
mistica en un vehiculo de conocimiento son algunas de las preguntas que pre-
tendo contestar.

La poesia de Larrea presenta un claro anhelo por el mas alla. El autor no de-
fine detalladamente en qué consiste su idea del mas alla, pero intuimos que es un
ser transcendental al que podemos acceder si logramos traspasar el mundo fisico
como, por ejemplo, en el poema “Evasion” donde la tierra y el mundo fisico apa-
recen claramente como elementos que imposibilitan el transcender este mundo:
“Finis terre la / soledad del abismo / Aun mas alla / Aun tengo que huir de mi
mismo’?. El Yo o el “mi mismo” aparecen en este contexto como una delimitacion
que impide entrar en contacto con el mas alld, un problema que es central en toda
la obra de Larrea. Aunque tras un viaje a Perti en 1930-31 abandona la poesia
como género literario y empieza a escribir ensayos, el mas alla sigue siendo su
gran preocupacion, tanto filosofica como personal.

FIN DE LA POESIA

Entre 1926 y 1932 Larrea escribe el diario que los criticos denominan “diario
poético, espiritual e intelectual. Se tituld provisionalmente Universo Poético,
pero se publica con el titulo Orbe. Larrea pretende publicarlo en Espafia en 1936,
pero su intencién se ve frustrada por el comienzo de la Guerra Civil espafiola, al

2 J. Larrea, Version Celeste, Madrid 2003, p. 67.

3 H. Lépez Gonzalez de Ordufia, Hacia una definiciéon de Orbe de Juan Larrea, “Bulletin of
Hispanic Studies” 2001, Vol. 78(3), DOI: https://doi.org/10.1080/000749001300342070, pp. 361—
370; M. Nieto Nuilo, Introduccion, [en:] J. Larrea, Version Celeste, Madrid 2003, pp. 9-54.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 11

igual que el poemario Version Celeste. En 1990 se publica, por fin, Orbe aunque
en una version reducida. Elide Pittarello considera que:

Para el autor era genéricamente un libro de notas, donde se yuxtaponen muestras de diferentes
formaciones discursivas, como por ejemplo la confesion personal y el andlisis sociolégico, el mani-
fiesto poético y la prediccion religiosa, la anécdota doméstica y la politica planetaria®.

Es una clara muestra de la situacion en la que se encontraba Larrea perso-
nalmente, pero también es un anticipo de la trayectoria posterior y especialmente
de lo que le ocurre tras la llegada a México como exiliado en 1939. Orbe esta
tefiido de una crisis existencial personal interior que busca consuelo a través de la
escritura. Helene Lopez Gonzélez de Orduia resalta que en Orbe Larrea utiliza la
escritura como terapia para superar su crisis personal®, mientras que Juan Manuel
Diaz de Guerefiu considera que Larrea en esos afos evoluciona desde el autor de
los versos vanguardistas al profeta que “predicod un paraiso improbable”®. Es de-
cir, que Orbe presenta el testimonio de un autor en transito entre dos hombres: el
autor de versos en crisis y el ensayista resuelto a definir una nueva realidad.

Entre otras cosas, Orbe presenta las reflexiones y experiencias vividas durante
un viaje a Pert en 1930-31. El pais andino tiene gran impacto sobre Larrea, pero la
escritura viene a ser una manera de poner orden y “aguzar mi imaginacion hacia una
razon, hacia un punto de apoyo, hacia una claridad momentanea’’ proclama Larrea,
de modo que Orbe es un testimonio de las experiencias espirituales y psicologicas
vividas y, ademas, un ejercicio intelectual que conceptualiza las experiencias perso-
nales del autor. Por la misma razon, el libro contiene una larga serie de contradiccio-
nes e incongruencias filosoficas y no ha de tomarse como un texto filosofico en toda
regla, sino como una serie de reflexiones y sensaciones de un filésofo en ciernes.

Este bilbaino que habia vivido fuera de su tierra natal en varias ocasiones,
tanto en Madrid como en Paris, conecta con América Latina de una manera pro-
funda que le transforma personalmente y le hace cambiar su procedimiento para
transcender el mundo fisico. Anteriormente la poesia le habia servido en su bus-
queda de una via de acceso al mas alla, pero de repente se da cuenta de que la
poesia habia sido un mero consuelo que, en vez de acercarle al mas alla, habia su-
puesto una pobre sustitucion de aquello que buscaba. Declara el fin de su poesia,
estando el autor en Peru. Escribe:

4 E. Pittarello, Juan Larrea: Desfiguraciones al uso, “Etudes Hispaniques” 1992, niim. 19,

pp. 343-354.
> H. Lopez Gonzalez de Orduna, op. cit., p. 362.
6 J.M. Diaz de Guerefiu, Orbe de Juan Larrea, “Insula” 1990, Vol. 527, pp. 7-8.
7 J. Larrea, Orbe, Barcelona 1990, p. 28.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

12 Katrine Helene Andersen

FIN DE MI POES{A

Presumo que el fin de mi concepto de poesia es llegado. Que la poesia era para mi una valvula
de escape, un medio consolador, una sublimacion de lo que no encontraba en el mundo. Hoy he
llegado a la identificacion de la vida con la poesia. Todos los elementos constitutivos de la poesia,
imaginacion, sentimiento, armonia, proyectados a una irrealidad simbdlica, es decir, ocultadora, tie-
nen libre entrada en mi vida real, contrastados por el acontecimiento, por lo verdadero. Y veo como
esta mi ciencia poética de la vida no esta sino en sus comienzos, siendo sus promesas extraordina-
riamente fecundas. Hay libre campo para imaginar, sentir, amar con la mas apasionada y profunda
conviccion. La realidad exterior e interior se funden, se completan, se intercambian, forman una
Unica existencia®.

Larrea pretende hacer de su vida un proyecto poético con todo lo que aquello
conlleva. No define claramente en qué consiste su nuevo proyecto, pero intuimos
que ha pasado por un cambio radical, posiblemente una experiencia de caracter
mistico que le ha acercado a su objetivo y le aleja de la poseia como género.
Abandona la poesia porque no le proporciona lo que busca sino, al contrario,
sirve como una sustitucion que le aleja de su objetivo. La poesia no le sirve para
transcender este mundo, sino que lo ancla en el mundo social. Lo que desea es
hacer posible la fusion entre su yo interior y la realidad exterior y extraterrenal vy,
para ello, la poesia resulta demasiado concreta. Larrea descubre que su existencia
individual tiene relacion con la existencia de algo universal, con una voluntad
superior y objetiva. Es un descubrimiento en etapas provocado por el exterior con
claras reminiscencias misticas.

LA MISTICA Y LA FILOSOFIA

La mistica es un campo lleno de paradojas y complejidades, especialmente
si consideramos que es un campo que abarca tanto la religion como lo que po-
driamos llamar “la mistica profana” o “la mistica natural’. A pesar de ser prin-
cipalmente un fendmeno religioso y cristiano, encontramos también experiencias
misticas en las tradiciones budista e hindu, e incluso en contextos no-religiosos. El
estudio de la mistica se basa fundamentalmente en testimonios personales, lo cual

8 Ibidem, pp. 29-30.

 J. Martin Velasco, El fenémeno mistico, Madrid 2009. Este estudio contiene un capitulo
sobre las “Formas no religiosas de mistica”, en el que aparecen denominaciones como “mistica
natural”, “misticismo naturalista” o “mistica salvaje o silvestre”. Todos designan: “[...] dilatacion
de conciencia, estados alterados de conciencia, conciencia cOsmica, sentimiento ocednico, intuicion
del fundamento de lo real, etcétera”. Martin Velasco discute las posibles interpretaciones de estas
experiencias y en qué sentido se diferencian estas interpretaciones de las religiosas (ibidem, pp.
97-112). A nosotros nos sirve el marco conceptual que proporciona el estudio, el contenido del cual
no defiere mucho del estudio de James.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 13

complica, como veremos a continuacion, una definicion exacta de la experiencia.
No obstante, todas las experiencias descritas tienen en comun algunos aspectos
que hacen posible caracterizarlas de manera mas o menos uniforme y, como resul-
tado, usarlos en el campo de la filosofia.

William James analiza en su The Varities of Religious Experience de 1902
la experiencia religiosa. En las veinte conferencias que incluye el libro la analiza
como fenémeno religioso a la vez que psicologico, y examina el valor que tiene
para la filosofia. Dirigiéndose, como hace James, a filosofos, la verdad tiene que
ocupar un lugar fundamental en su estudio. Son muchos los teéricos que han se-
fialado las incongruencias en su argumentacion al respecto, pues James valida
las experiencias religiosas, pero no queda claro si su valor reside en su funcidon
o en la naturaleza de las mismas'®. Su estudio apunta a la relacion entre nosotros
y un ser infinito, pero no pretende usar las experiencias religiosas como prueba ni
definicion de la creencia en lo infinito. Por el contrario, propone James, revelan
que podemos lograr la unioén con algo mas grande que nosotros mismos y que, en
esa union, encontramos nuestra mayor paz''. James alega que el valor de las ex-
periencias radica en su valor para la persona individual, mientras que la ciencia se
aleja de lo personal y pretende construir una verdad basada en criterios objetivos.
Dice que la religion es un capitulo monumental en la historia del egoismo huma-
no y que en muchos sentidos el darwinismo ha ganado al conocimiento religioso.
Como resultado, la ciencia se ha desvinculado de todo tipo de consciencia perso-
nal y de la simpatia'>. El modo de pensar de Larrea es inmensamente personal,
especialmente en esta primera etapa, tanto que para una mente académica resulta
desafiante seguir su razonamiento y argumentacion. José Luis Abellan ha califica-
do la filosofia de Larrea de “pensamiento delirante”" y el mismo Larrea, en una
carta a Abellan, si no le da la razon, manifiesta que el suyo es un pensamiento de
indole poético-cultural que se diferencia de la logica académica'®. Asegura que

10" Michael Hodges y Richard Rorty analizan la argumentacion de James. Rorty, por su lado,
comenta que James no se decide entre pensar que el supernaturalismo es la verdad porque es bueno
para nosotros o porque efectivamente existe mucha evidencia experimental que lo convalida, mien-
tras que Hodges sefiala que James comete un error argumentativo al insertar la experiencia mistica
en la misma linea que las experiencias demenciales, lo cual infiere, opina Hodges, una reconsidera-
cion del fendémeno. Véase R. Rorty, Some Inconsistencies in James's Varieties, [en:] William James
and a Science of Religions, New York 2004, pp. 86-97; M. Hodges, The Claims for Mysticism in
the Varieties of Religious Experience, “Journal of Speculative Philosophy” 2011, Vol. 25(4), DOI:
https://doi.org/10.5325/jspecphil.25.4.0396, pp. 396—411.

" W. James, The Varieties of Religious Experience, New York 2015, p. 751.

12 Ibidem, pp. 698—700.

3 J.L. Abellan, El exilio filoséfico en América. Los transterrados de 1939, Madrid 1998, p. 285.
14 Ibidem, pp. 317-319.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

14 Katrine Helene Andersen

sus convicciones son producto no de una conciencia racional, sino de una “reve-
lacion”. Es decir que, a pesar de las claras pretensiones y objetivos filosoficos de
Larrea, su modo de acercarse a la filosofia difiere, como ya mencionado, de la tra-
dicion filosofica europea corriente. Ni las experiencias misticas ni las revelaciones
son ajenas a su proyecto filosofico. Al contrario, la mistica parece empujarle hacia
la filosofia que va a desarrollar posteriormente.

El capitulo sobre “Mysticism” de James es de especial relevancia para el
estudio de las experiencias de Larrea. La aproximacion de James a la mistica in-
cluye las experiencias misticas, por muy personales que sean, en el campo de la
filosofia, y las inserta en un marco conceptual Util para un analisis de la evolucion
de Larrea durante sus etapas en Perti y México y de los pasos desde la poesia hasta
la filosofia. James incluye en su estudio tanto las experiencias estrictamente reli-
giosas como las misticas de caracter profano. Estudia los testimonios de personas
que informan haber vivido una experiencia mistica y afiade que posiblemente en
todas ellas han estado presentes algunas condiciones patologicas, pero ello no dice
nada sobre el valor del conocimiento de consciencia que han inducido'. James
enlista cuatro criterios para una experiencia mistica: Inefabilidad, cualidad noéti-
ca, transitoriedad y pasividad. Los dos ultimos determinan que un estado mistico
nunca permanece durante mucho tiempo, pues son pocos los ejemplos en los que
se sustentan mas de media hora o, como mucho, una hora o dos. Después se desva-
necen y la persona que los ha vivido solo tiene un vago recuerdo de la experiencia.
No obstante, el sujeto de la experiencia suele tener una profunda sensacion de la
importancia de lo vivido. Ademas, la experiencia mistica suele ser pasiva, en el
sentido que son pocos los que pueden evocarla, mientras que en la mayoria de los
casos el sujeto suele tener la sensacion de pasar a un estado de consciencia en el
que la voluntad individual obedece a una fuerza superior que utiliza al individuo
como medio para la escritura o para algun tipo de discurso profético, y que a ve-
ces provoca un trance. En muchos casos no tiene ningin impacto directo sobre la
vida individual del sujeto, aunque un recuerdo de lo vivido siempre permanece.
Las experiencias son inefables y no pueden ser compartidas o transferidas a otros.
No obstante, tienen una cualidad noética para la persona que las ha vivido. Para
el sujeto tienen un valor cognitivo indudable y se consideran acceso a una verdad
no alcanzable para la mente intelectual. Son revelaciones o iluminaciones lle-
nas de importancia y significado y, por eso, poseen un alto grado de autoridad's.
A primera vista la inefabilidad aparta la experiencia de la filosofia porque ;como
puede una experiencia destinada a ser personal, sin posibilidad de ser compartida

1S W. James, op. cit., pp. 573-574.
16 Ibidem, pp. 538-540.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 15

por otros, tener valor filos6fico? Pero la concordancia acerca de la naturaleza de
estas experiencias hace, al menos a James, aceptar su validez, también para la
filosofia. En todo caso, las experiencias tienen una autoridad aplastante sobre el
individuo y nunca dejan al sujeto de la experiencia indiferente, sino, mas bien
cambiado. Independientemente de si se trata de un estado mental mistico inducido
por el alcohol o la intoxicacion, o si es una experiencia mistica religiosa, provocan
conocimiento acerca de algo que tiene relevancia metafisica. Martin Velasco, de
la mano de Michel Hulin, define las experiencias misticas profanas en términos
parecidos a los de James y sugiere que tienen en comun su caracter de “revelacion
aplastante de una realidad frente a la cual el mundo sensible y la existencia social
no son mas que un teatro de sombras”!’. La experiencia en si puede resultar vio-
lenta, ya que el sujeto es catapultado a un universo cualitativamente diferente del
de la vida ordinaria, lo que aporta un conocimiento y contacto con algo elevado
con la consiguiente dificultad de readaptacion al volver a la normalidad. Es decir,
todas las experiencias misticas dejan una clara impronta en el sujeto, lo cambian
y lo dejan convencido de estar mas proximo a una realidad metafisica.

James apunta que la verdad mistica solamente existe para el individuo que la
experimenta'®, en ese sentido el conocimiento que aporta es claramente mas intui-
tivo que conceptual, por lo que el cientifico lo despacha como irrelevante. El dis-
curso acerca de la mistica también es claramente intuitivo y personal, pero, no
obstante, es lo suficientemente objetivo como para ser reconocido por los demaés
que han vivido una experiencia similar. Existe, por lo tanto, un criterio de inter-
subjetividad. En este contexto la intersubjetividad simplemente establece la pre-
suncion de lo ocurrido, opina James, mientras que en otros contextos es un criterio
de objetividad, como sefala Michael Hodges'. Al parecer a James no le interesa
definir un criterio de verdad de las experiencias, pero se queda en la relevancia
que tienen para los que las vive y en el hecho de que las vive mas de una persona.

En el caso de Larrea, el caracter personal de las experiencias no las hace
menos relevantes para su proyecto filosofico, al contrario. El anhela claramente
el contacto con una realidad metafisica, primero en su poesia y posteriormente
en sus ensayos y diarios, y para ello se dirige primero a su yo individual como
fundamento, y después al ser superior. Antes de anunciar el fin de su poesia hace
mencion de la mistica en una entrada en Orbe. Sin haber tenido todavia la primera
experiencia personal de rasgos misticos escribe que: “Pensar en Dios, como hacen
los misticos, es una manera de pensar en si mismo sin los peligros de pensar en si

17" J. Martin Velasco, op. cit., p. 102.
18 W. James, op. cit., p. 565.
19 M. Hodges, op. cit., p. 404.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

16 Katrine Helene Andersen

mismo”?®, La mistica aqui esta lejos de proporcionarle el fundamento que necesita
para transcender este mundo, pero es consciente de sus posibilidades y poco tiem-
po después deja testimonio de la primera experiencia.

ESTANCIA EN PERU

Primero en Perti y mas tarde en México, Larrea vive una serie de experiencias
que afectan su estado personal de una manera radical y como resultado cambia su
estructura psicologica. Algo ocurre en Perti que le hace abandonar la poesia como
género y empezar otro proyecto intelectual. El entorno, su contexto geografico,
produce un cambio en su interior y le revela una dualidad en su ser. Ocurre entre
Arequipa y Cuzco y tiene caracter de una crisis interior psicologica y, a la vez, de
una experiencia religiosa o mistica que le revela la existencia de “algo mas”, un
ser “extraterreno”. El autor mismo describe la experiencia asi:

CUZCO

En la altura he notado primeramente una descoyuntacion del yo, como si estuviese compuesto
de mas de un elemento, cosa que se me produjo con grandes luchas y violencias en Arequipa.

De esta nueva descoyuntacion resulté un nuevo estado psiquico en el que una especie de potencia
absoluta reinaba sobre el cuadro interior de complejos. Una potencia desinteresada de todo lo que fuera
relativo de modo que la introspeccion daba un raro espectaculo. No se sabia donde estaba el yo, si en
esa potencia que en cierto modo me era extrafia, o en el resto, en el lastre subconsciente con todo su
acarreo de vida pasada, que por su estado de angustia no podia ofrecerme un apetecible abrigo.

[...] era como un preliminar de la pérdida de todas las potencias interiores; la memoria se
oscurecia, la voluntad era palo de ciego, el sentido del tiempo y del espacio desaparecia totalmente,
hasta el punto de que por violentos que fueran los esfuerzos no se podia salir de una sensacion de
extraterrenidad?!.

Larrea experimenta un cambio en su interior provocado por el exterior, en
este caso es la altura, pero posteriormente todo tipo de cambio fisico, por ejemplo,
enfermedades fisicas o el traslado definitivo a México en 1939, le provoca un
cambio psicoldgico. A primera vista, la experiencia que describe concierne cla-
ramente a su yo personal, pero también le provoca la sensacion de algo transcen-
dental. “Una potencia absoluta” reina sobre ¢l, pero no tiene palabras para definir
esa potencia que le deja con una sensacion de “extraterrenidad”. La experiencia
se divide en dos: aquello que concierne a su yo y aquello que tiene que ver con
“la potencia absoluta”. La totalidad de la experiencia es inefable y meramente pue-
de aproximarse a una descripcion conceptual. Claramente el aspecto psicologico

20 J. Larrea, Orbe, p. 16.
2 Ibidem, p. 17.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 17

resulta mas facil de describir; en cambio, “la potencia absoluta” y la “extraterreni-
dad” se escapan del vocabulario convencional. La experiencia de Larrea es transi-
toria, le sobresalta, es decir, es pasivo ante ella. Es inefable en su totalidad, aunque
¢l busca un marco conceptual en el que insertar lo experimentado. La cualidad
noética es indudable, no duda de su verdad ni de su autoridad. En estos sentidos
la experiencia descrita por Larrea tiene claros rasgos misticos, especialmente si
aceptamos los criterios enlistados por James y por Velasco, aunque todavia es una
experiencia incompleta, ya que Larrea en esta ocasion no vive la unidad absoluta
con un ser u orden superior. Posteriormente, ya estando en México, la presencia de
un ser transcendental se consolida. No define en qué consiste este ser superior y el
vocabulario que aplica al denominarlo varia desde Voluntad objetiva hasta Ser-
-Espiritu pasando por Conciencia objetiva y Voluntad de conciencia. En ocasio-
nes, subraya la relacion de lo experimentado con la geografia y llega a denominar-
lo Amor de América®, pero en Orbe las experiencias todavia se presentan como
un sobresalto de sensaciones a las que esta tratando de sacar sentido, y el sentido,
en un primer momento, esta en lo puramente psicologico. Son los efectos sobre
el yo los que captan su mayor interés y preocupacion. Las experiencias misticas
de Larrea en Pert no le aportan en este momento un conocimiento religioso o una
unién con un ser superior, sino que ponen de relieve la insuficiencia del yo indi-
vidual y de la vida vivida en términos concretos. Orbe presenta las experiencias
y las reflexiones de un autor en crisis porque esta en transito entre lo que era y lo
que viene a ser, y entre su concepto de una realidad en la que la poesia le servia
como valvula de escape y la nueva realidad en la que va a hacer de su vida un
proyecto poético. El abandono del yo individual definitivo viene después.

James caracteriza la experiencia mistica como, principalmente, panteista,
optimista y antinaturalista, aunque, admite que los grandes misticos espafioles
no eran panteistas. Larrea tampoco lo es pero el optimismo rige, en gran parte,
sus experiencias misticas. En algunas entradas de Orbe, el optimismo se presenta
relacionado con la satisfaccion que le aporta el aprehender la insuficiencia y re-
latividad de yo, y comprender que este obedece a una universalidad. Lo describe
como un renacimiento en un estado purificado:

Sin duda el yo, esa unidad que dentro del individuo preside a su eficaz existencia, ha estado
muerto. De ahi esa clara sensacion de resurreccion que ahora experimento, y con las primeras sen-
saciones sensuales de alegria, el gozo de volver a una perdida vida.

Y todo en mi interior ha sido barrido, purificado. De estos tltimos afios de vida no queda
sino el recuerdo voluntario [...] Mi carne y mi espiritu vuelven a ser regidos por la salud universal
y a bafarse en el relativo del mundo.

22 Idem, Diario del Nuevo Mundo, Madrid 2015, pp. 82, 84-86, 101.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

18 Katrine Helene Andersen

Porque como antes he notado, s6lo una sensacion de absoluto primaba en mi cerebro; es decir
que habia una pérdida de gusto de los valores relativos y de ahi esa sensacion de absoluto en un todo
parecida a la del vacio®.

Si antes habia notado la presencia de una potencia absoluta, ahora da el paso
siguiente hacia la union de la que hablaba James. Aprehende que el yo obedece
a un ser superior, “una salud universal”, porque su mera existencia relativa esta al
mando de un ser absoluto.

A continuacion de la cita anterior, llega a negar la existencia de lo absoluto:
“El absoluto no existe y si existiera no se podria sentir’**; no nos queda mas re-
medio que comprender que el absoluto no existe sino que es porque la existencia
de las cosas esta vinculada a la experiencia sensorial, y un ser de las dimensiones
de lo absoluto no se deja sentir sensorialmente. Para percibir seres de tal natura-
leza hay que estar en condiciones determinadas, las cuales Larrea define como
supersalud. La supersalud es una “salud completa dentro del individuo” que, pa-
radojicamente, esta relacionada con la enfermedad porque esta requiere una recu-
peracion y una salvacion. Larrea se resiste a sentir lo absoluto, aunque las condi-
ciones para ello van cobrando forma. Posteriormente, se completa su union con el
absoluto, y la relacion entre lo fisico, lo mental y lo geografico que establece aqui
se vuelve a manifestar. En el Diario del Nuevo Mundo atestigua que en Lima tuvo
“por primera vez conciencia de la relacion intima entre enfermedad fisica y salud
mental”?, y esta idea promueve en él el afan por buscar las conexiones entre psi-
quismo y fisiologia. Apunta Larrea:

Todas mis enfermedades se han hallado como subordinadas a la conciencia, hasta el punto
de que llegado el momento en que salta la chispa de la comprension la enfermedad cede si no
desaparece. [...] el proceso de mi gran enfermedad de antafio hasta la operacion, y el de su larga
convalecencia y reabsorcion morbosa, han estado en franca y directa relacion con las vicisitudes de
mi adquisicion de conciencia [...]%.

Durante su viaje a Perti lo operan de una tlcera duodenal y después compren-
de que la enfermedad fisica obedece a una conciencia superior y colectiva carac-
terizada por ser optimista. Abre paso a avances en otros campos, de modo que al
sufrir un trastorno importante es preciso salir en busca de su sentido, abrir los ojos,
disponerse a comprender. Es decir, que para Larrea las enfermedades abren paso,
a pesar de su caracter fisioldgico, a un mayor nivel de comprension metafisica

B Idem, Orbe, pp. 17-18.

2 Ibidem, p. 18.

% Idem, Diario del Nuevo Mundo, p. 110.
2 Ibidem.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 19

y da acceso a una realidad superior. Ocurre cuando se enferma su mujer y cuando
su hijo esta a punto de morir a causa de una encefalitis. Un anadido de la maxima
importancia a la recuperacion de estas enfermedades es “la mentalidad nueva. [El]
[h]Jombre nuevo™’ que salen de estas situaciones. En el Diario alude en varias
ocasiones a las experiencias vividas en Per(i; durante su convalecencia “nacid la
conciencia optimista en reaccion contra la insuficiente situacion individual, afir-
mandose asi sobre los valores particulares los propios de la generalidad™?®.

Estamos ante una situacion en la que, por un lado, las experiencias misticas
provocadas por el contexto, especialmente la altura en Cuzco, y, por otro lado, algo
tan tangible como la enfermedad fisica provocan cambios en el interior del autor.
Si aceptamos, como propone Velasco, que el nticleo central de la experiencia misti-
ca profana consiste en una nueva forma de conciencia que supera el conocimiento
objetivo y que cae fuera de los conceptos y determinaciones convencionales, pero se
basa en el contacto intuitivo e inmediato con su objeto”, las experiencias de Larrea
son claramente misticas. Ademas, afiade Velasco, un criterio para la experiencia es
superar la division originaria de lo vivido en “bueno” y “malo” para que la plenitud
que yace en nosotros aflore a la conciencia®. Larrea reconoce la division de lo vivi-
do en positivo y negativo y arguye que ambos son necesarios porque se complemen-
tan y se subrayan, pero en el momento no podemos juzgar la situacion. De lo malo
puede venir lo bueno. Estando en Cuzco lo describe:

CUZCO

El bienestar que experimento ahora corresponde exactamente al antiguo malestar, es decir
que son entre si como el positivo y el negativo de una fotografia. Independiente de ellos es el yo
superior, la inteligente capacidad que para conocer la realidad utiliza otros elementos que el color
del momento presente?'.

Rige un orden superior que controla el equilibrio entre “bueno” y “malo”,
de modo que los polos se complementan y tejen la totalidad de la realidad. Tanto
como una superacion de la divisién en bueno o malo no se ve aqui, pero Larrea
entiende que ¢l como yo individual no posee el criterio necesario para hacer la
distincion.

Particularmente la altura de Cuzco provoca en Larrea un cambio. La altura le
acerca fisica y cognitivamente a la aprehension de una realidad metafisica y trans-
cendental. Destruye el cerebro, dice, porque el cerebro es fisico:

2 Ibidem, p. 51.

2 Ibidem, pp. 89-90.

2 J. Martin Velasco, op. cit., p. 104.
30 Ibidem, p. 102.

31 J. Larrea, Orbe, p. 19.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

20 Katrine Helene Andersen

[...]1a altura manifiesta su influjo destructor en el cerebro. Aleja al hombre de todas las tenta-
ciones inmediatas para lanzarlo al vacio, indiferente por las cosas de este mundo (tiempo y espacio)
haciéndole en cambio navegar por los mares religioso-imaginativos®2.

Como ya hemos visto anteriormente, su mayor preocupacion en Orbe es la
progresiva pérdida del yo individual. Las experiencias en Peru tienen rasgos mis-
ticos evidentes y cumplen con los criterios de James, pero no llega a producirse
la plena satisfaccion de una union con una realidad superior. Al contrario, en esta
fase, las experiencias todavia le causan frustracion porque descubre que el yo in-
dividual es insuficiente e incluso llega a afirmar que no existe®. La plenitud y el
optimismo purificado se presenta afios después cuando comienza su nueva vida
en México.

EXILIO EN MEXICO

En 1939 Larrea se exilia definitivamente en América Latina, al igual que mu-
chos intelectuales espafioles de la época. Comienza su nueva vida fuera de Espana
en México y, tras estancias en EE.UU., vive sus ultimos dias en Argentina. Duran-
te los primeros aflos en México escribe el Diario del Nuevo Mundo. El diario co-
mienza en abril de 1940 y concluye en agosto de 1947. Aunque no sean constan-
tes, las entradas —en 1946 no se produce o no se conserva ninguna— abarcan un
periodo crucial en su pensamiento, asi como en su vida personal. En estos afios se
acuflan las ideas centrales de su prosa y la poesia empieza a ocupar una posicion
mas tedrica y abstracta tras el abandono del verso. El tema central de las anota-
ciones que constituyen el Diario es la Voluntad objetiva o la Conciencia objetiva
(que habitualmente escribe con mayuscula), es decir, lo transcendente y colectivo.
Al igual que en el caso de Orbe, no se trata de un diario intimo que describe las
reacciones personales a lo vivido sino de una bitacora de ideas y experiencias al
parecer aleatorias pero que bajo mayor inspeccion revelan las mismas inquietudes
que habia expresado en su poesia y, en cierta medida, en Orbe: la busqueda de
una via de acceso al més alla. Se trata de una serie de comentarios y reflexiones
personales, muchas veces inconexas, que, no obstante, no permite pintar un retrato
intimo del autor, puesto que Larrea proyecta lo intimo hacia el exterior para asi
centrarse en la busqueda del mas alla. A diferencia de Orbe, el Diario del Nuevo
Mundo presenta a un Larrea mas sereno, que deja testimonio de los aconteci-
mientos exteriores y las reflexiones personales. La crisis ya no es interior, sino
exterior, y el autor esta mas centrado en la busqueda de una férmula generalizada

32 Ibidem, p. 20.
3 Ibidem, p. 21.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 21

que le permita transcender este mundo. El Diario comienza con una clara inten-
cion de pasar pagina tanto en lo personal como en lo general: “[d]esde anoche
estoy cambiado interiormente”, pero también “[l]a tragedia espafiola ha vencido
su fase aguda. Lugar existe, pues, para que en el nuevo clima otros brotes se abran
paso™*; el Nuevo Mundo constituye el escenario idéneo para el cambio y el flo-
recimiento de la voluntad suprema. La ruptura con la vida anterior no es solo un
cambio geografico y de género literario, sino que supone la culminacion definitiva
de la historia anterior y connota universalidad: “América [...] La universalidad se
concibe aqui, se acrisola aqui. Todo concurre, material y espiritualmente™>.

En Diario del Nuevo Mundo, Larrea da el salto definitivo hacia la uniéon con
un ser superior del que hablaba James. El texto mismo no contiene descripciones
de experiencias misticas, pero muchas entradas atestiguan haber vivido un cam-
bio que lo ha llevado a una comprension y relacion con una realidad metafisica,
aunque las experiencias no tengan el caracter inefable que vimos en Orbe. El au-
tor mismo se percata de que es la misma angustia que lo llevo a escribir el diario
anterior la que ahora lo emplaza a escribir el nuevo diario; si la obra de entonces
estaba llamada a revolucionar “las ideas acerca del pensamiento y la vida subje-
tiva”, la nueva esta destinada a revolucionar las nociones generales de la accion,
y subraya que: “Descubierto esto, adquirida conciencia, puede, como en el trata-
miento psicoanalitico, ir cediendo la angustia hasta convertirse en el sentimiento
contrario, en entusiasmo™¢. El mismo alude, en relacion a sus experiencias, a la
psicoanalitica, y en mas que una ocasion menciona a Sigmund Freud. Oscila en-
tre una explicacion psicologica y espiritual de lo vivido porque, mientras no hay
lugar a duda acerca de la espiritualidad de su conocimiento adquirido, el mismo
autor no encuentra este tipo de comprension incompatible con la psicologia y con
una explicacion fundada en un criterio objetivo.

En Orbe, las experiencias misticas eran incompletas en el sentido que no
presentaban una solucion o revelacion de aquello que buscaba, meramente le de-
jaban en una situacién de angustia al descubrir su existencia social e individual
frente a lo que denominaba “potencia absoluta” o “extraterrenidad”. En cambio, el
Diario revela un pensador en el que se ha consumado la experiencia mistica y ha
unido su yo a un ser superior. Ademas, vuelve a un estilo claramente poético sin
recuperar el verso anterior. El 13 de noviembre de 1943 escribe:

Despertar.
Abrir los ojos a esa voluntad que no es mi voluntad, sino la voluntad universal.

3% Idem, Diario del Nuevo Mundo, p. 35.
35 Ibidem, p. 47.
3¢ Ibidem, p. 136.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

22 Katrine Helene Andersen

Conciencia.

Voluntad dindmica, distante del estatismo del suefio.

Todos los aparentes tirones hacia abajo, hacia el temor y la inconsciencia, de estos ultimos tiem-
pos son en realidad parte del mecanismo que lleva al ente consciente a asomarse a las ventanas del
exterior. Son como los tirones hacia abajo ejercidos en una cuerda que, formando parte de una polea,
son necesarios para la elevacion del objeto atado al otro extremo. Asi estos tirones del intestino.

Abrir los ojos a esa voluntad significa tener la mira puesta en el destino de América, en su
amor y en la imaginacion creadora que le presta una dimension propia, universal, un orden nuevo.
Es integrarse en el dinamismo absoluto, tanto como en el objetivo en el subjetivo.

Todo es, una vez mas, para lo mejor.

Optimismo®’.

Se ha efectuado la fusién o union con un ser superior. Ya no es relevante ha-
blar de una voluntad individual, pues el fenomeno individual se encuentra adscrito
auna voluntad universal. La entrada no es el testimonio directo de una experiencia
mistica, sino la reflexion conceptual de una experiencia o un evento que le ha
hecho ver y comprender el mundo en términos parecidos a los de los misticos.
El, como ser individual, actGia dentro de un orden superior que es el impuesto por
el “Nuevo Mundo”. Siente la plena satisfaccion y la paz de la que hablaba James,
la que solo se podia alcanzar gracias a una comprension religiosa del mundo,
y acepta su nueva posicion con gratitud y optimismo.

No define concretamente en qué consiste la voluntad universal, pero es una
voluntad positiva llena de amor. Resume su uniéon con el ser superior de esta
manera:

Existe un pensamiento objetivo, una voluntad objetiva a la cual se encuentra mi fenémeno
individual adscrito. Ambos han trabajado a través de mi subjetividad en acorde con los sucesos exte-
riores. Este es el orden que empez0é a revelarse en la sierra peruana con motivo de las antigiiedades
y el que después no ha dejado de actuar. A él hay que atribuir mi libro, mi enfermedad y los sucesos
posteriores [...].

Ahora bien, esta voluntad objetiva no puede ser sino la voluntad del Nuevo Mundo, dinamica
y sobre todo optimista. Va hacia lo mejor. Es la misma voluntad positivamente universal que produ-
jo el cristianismo y que después la produjo el cristianismo con sus promesas amorosas, y que hoy
trasciende para beneficio de todos, lo mismo individual que colectivamente™,

Larrea ata asi los cabos con las experiencias en Pert. No describe las expe-
riencias como misticas, pero las menciones del cristianismo, asi como del opti-
mismo y el amor, son ecos de las descripciones mas frecuentes de las experiencias
misticas. Tan fuerte es la conviccion de Larrea que dedica su vida y su obra a la
voluntad objetiva.

37 Ibidem, p. 98.
38 Ibidem, p. 120.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 23

CONCLUSION

Tal y como la define James, la mistica resulta paraddjica como experiencia
religiosa con relevancia para la filosofia. Aun asi, James la acepta y la valida. Las
experiencias misticas nacen de lo personal para entrar en unioén con una realidad
metafisica absoluta, pero no puede deducirse una verdad absoluta a partir de una
experiencia personal precisamente porque es personal e inefable. No obstante,
las experiencias religiosas poseen, para James, un valor especial porque son bue-
nas para nosotros. En el pensamiento de Larrea, la mistica viene a suponer una
alternativa a la filosofia racional porque es tanto personal como universal. El uso
de la razon, tal y como la emplean los existencialistas®’, hace del a/li un aqui*y,
como tal, imposibilita todo pensamiento metafisico. Tanto en Orbe como en Dia-
rio del Nuevo Mundo Larrea describe las experiencias que vive durante sus etapas
en América Latina, donde la mistica se presenta primero como experiencias que
provocan angustia y vacio y, mas tarde, como vehiculo para la comprension de la
inutilidad de un yo individual frente a un proyecto con aspiraciones metafisicas.
En este sentido Orbe y Diario vienen a ser los testimonios personales que dejan
constancia del proceso por el que pasa el autor y la relevancia que tiene para su
proyecto filosofico. El mismo Larrea no declara misticas las experiencias, pero
destaca el contacto con una potencia absoluta, una voluntad objetiva y universal
y, si en Orbe le producen angustia, en Diario del Nuevo Mundo se rinde frente
al nuevo orden que le ha sido revelado. El Diario refleja claramente una com-
prension del mundo que podriamos denominar “religiosa” porque el pensador ha
arribado a ella mediante experiencias de rasgos misticos y claramente personales.

Orbe 'y Diario vienen a ser el fundamento metodoldogico de su filosofia poste-
rior. Cuando empieza a escribir ensayos y libros filosoficos, especialmente a partir
de los afios 50, su estilo es mas conformista y propio de una intelectualidad acadé-
mica, ya que inserta su proyecto filoséfico en un marco conceptual mas objetivo;
sin embargo, en sus inicios el pensamiento de Larrea es claramente una filosofia
hibrida que se apoya en la poesia, la psicologia, la religion y la mistica, en bus-
queda de una metodologia que satisfaga sus inquictudes metafisicas. Define una
filosofia “mistica” porque solo esta le permite acceder la esfera del Espiritu no
alcanzable para la razon. Este es su punto de partida metodologico.

¥ En Razdn de Ser, Larrea critica a los existencialistas el usar el hombre como medida de
todas las cosas. El resultado es hacer del al/li un aqui y, consecuentemente, imposibilitar acceder
a la esfera del Espiritu a la que pertenece el Ser. Considera que tanto agndsticos como cristianos son
existencialistas porque se refieren al Ser del sujeto vivo y no a un Ser absoluto. Véase idem, Razon
de Ser, Madrid 1974, p. 28-31.

40 Ibidem.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

24 Katrine Helene Andersen

BIBLIOGRAFIA

Abellan J.L., El exilio filosofico en América. Los transterrados de 1939, Madrid 1998.

Diaz de Guerefiu J.M., Orbe de Juan Larrea, “Insula” 1990, Vol. 527.

Hodges M., The Claims for Mysticism in the Varieties of Religious Experience, “Journal of Specula-
tive Philosophy” 2011, Vol. 25(4), DOI: https://doi.org/10.5325/jspecphil.25.4.0396.

James W., The Varieties of Religious Experience, New York 2015.

Larrea J., Diario del Nuevo Mundo, Madrid 2015.

Larrea J., Orbe, Barcelona 1990.

Larrea J., Razon de Ser, Madrid 1974.

Larrea J., Version Celeste, Madrid 2003.

Lopez Gonzalez de Orduia H., Hacia una definicion de Orbe de Juan Larrea, “Bulletin of Hispanic
Studies” 2001, Vol. 78(3), DOI: https://doi.org/10.1080/000749001300342070.

Martin Velasco J., El fenomeno mistico, Madrid 2009.

Morelli G., Introduccion, [en:] J. Larrea, Poesia y Revelacion, Madrid 2009.

Nieto Nufio M., Introduccion, [en:] J. Larrea, Version Celeste, Madrid 2003.

Pittarello E., Juan Larrea: Desfiguraciones al uso, “Etudes Hispaniques” 1992, nim. 19.

Rorty R., Some Inconsistencies in James s Varieties, [en:] William James and a Science of Religions,
New York 2004.

SUMMARY

The aim of the present study is to analyse the mystic traits of the experiences J. Larrea had
in Peru and Mexico based on his testimonies in Orbe and Diario del Nuevo Mundo. It compares
these experiences to W. James’ definition of a mystic experience, and it analyses their evolution
and fulfilment in order to explore the relationship between the personal and the absolute in Larrea’s
philosophical project. On this basis, the article argues that through mysticism, Larrea abandons the
individual “I”” as a thinking subject and that the foundation to a methodology of Larrea’s metaphysi-
cal thinking is laid out in Orbe and Diario del Nuevo Mundo.

Keywords: Juan Larrea; mysticism; philosophy; the “New World”; diary

STRESZCZENIE

Celem niniejszego opracowania byta analiza mistycznych cech do§wiadczen J. Larrei w Peru
i Meksyku, opisanych w Orbe i Diario del Nuevo Mundo. Zostaly one poréwnane z definicja mi-
stycznego doswiadczenia W. Jamesa. Przeprowadzono analiz¢ ich rozwoju i realizacji w celu zba-
dania relacji miedzy tym, co osobiste i absolutne w filozoficznym projekcie Larrei. Na tej podstawie
wskazano, ze poprzez mistycyzm Larrea porzuca indywidualne ,,ja” jako podmiot myslacy oraz ze
podstawa metodologii jego metafizycznego myslenia sa Orbe 1 Diario del Nuevo Mundo.

Slowa kluczowe: Juan Larrea; mistycyzm; filozofia; ,,Nowy Swiat”; dziennik



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:09:57

Juan Larrea y el Nuevo Mundo: entre la filosofia y la mistica 25

RESUMEN

El objetivo del presente estudio es analizar los rasgos misticos de las experiencias vividas en
Perti y México tal y como J. Larrea deja constancia de ellas en Orbe y Diario del Nuevo Mundo.
Se comparan las experiencias de Larrea con la definicion de la experiencia mistica de W. James
y se analizan la evolucion y consumacion de las mismas con el fin de demostrar la relacion entre lo
personal y lo absoluto en el pensamiento de Larrea. El estudio demuestra que mediante la mistica,
Larrea llega a abandonar el yo individual como sujeto de su pensamiento. De esta manera, Orbe
y Diario del Nuevo Mundo vienen a ser la fundacion de una metodologia para la elaboracion del
pensamiento metafisico del autor.

Palabras claves: Juan Larrea; mistica; filosofia; “Nuevo Mundo”; diario


http://www.tcpdf.org

