
SECTIO I

A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XL, 2 2015

MIROSLAV HROCH
Uniwersytet Karola w Pradze

Naród jako fenomen właściwy Europie1

Nation as an European Phenomenon

Niniejszy artykuł ma dostarczyć uzasadnienia twierdzeniu, że zarówno po-
jęcie „naród”, jak i naród w sensie ukształtowanej historycznie wielkiej grupy 
społecznej nie powinny być traktowane jako zjawiska uboczne czy produkty 
„nacjonalizmu”, lecz badane jako fenomeny odrębne, s p e c y f i c z n i e  e u -
r o p e j s k i e . Chodzi mi o jasne oddzielenie owych fenomenów od ich defor-
macji, będących konsekwencją przeniesienia pojęcia narodu z Europy do innych 
cywilizacji i systemów wartości, co następnie doprowadziło do skażenia naszego 
pojmowania terminu nationalism. Realizację powyższego zamierzenia zacznę od 
banalnego stwierdzenia metodologicznego. Wiedzę o każdym zjawisku historycz-
nym, każdym wydarzeniu, przekazuje się słowami, terminami. W pierwszej czę-
ści postaram się zbadać oddzielnie z jednej strony płaszczyznę s ł ó w, a z drugiej 
strony r e a l n y c h  w y d a r z e ń .

Na początku pragnę wskazać na kilka dobrze znanych w naszej części Eu-
ropy (lecz przeważnie ignorowanych w „wielkim świecie” anglosaskich badań 
naukowych) historycznych kontekstów nadających narodowi – jako pojęciu 
i rzeczywistemu zjawisku – jego europejski charakter. Zwróćmy się najpierw 
ku pojęciu. Jest rzeczą ogólnie znaną, że już w średniowieczu słowo nationes 
było stosowane dla określenia grupy. Niekiedy jest to pokusą do iluzji, jakoby 
chodziło przy tym o namiastkę nowoczesnego narodu. Błąd ten może posłużyć 
jako przekonujący dowód na deformujące oddziaływanie przeniesionego poję-
cia nationalism. Osobliwy sylogizm brzmi: pojmowano się jako NATIO, było 

1  Jest to tekst wykładu wygłoszonego w Niemieckim Instytucie Historycznym w Warszawie 
10 października 2014 r. z okazji rozpoczęcia kadencji nowego dyrektora Instytutu – prof. dr. hab. 
Miloša Řezníka. Przedstawiana tu wersja jest tłumaczniem z języka niemieckiego, w którym był 
wygłoszony wykład (przyp. red.).

10.1515/sectio-2015-0025

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Miroslav Hroch8

się więc nacjonalistą, tam natomiast, gdzie istnieją nacjonalizmy, powstają rów-
nież nacje. Czyż to nie proste?

Nie chcemy tu sobie jednak zaprzątać uwagi ślepymi zaułkami, ku jakim zda-
rza się zmierzać badaniom naukowym. Już u progu czasów nowożytnych słowo 
NATIO oznaczało elitę należącą do tego samego państwa lub do tej samej religii. 
W znaczeniu tym przeżyło ono na Węgrzech i w Polsce długie stulecia jako natio 
hungarica i natio polonica, czyli jako określenie uprzywilejowanej w danym kró-
lestwie politycznie klasy – szlachty.

H u m a n i z m  oraz rozwój nowych, „barbarzyńskich” języków pisanych, 
nieprzypadkowo nazywanych dziś „narodowymi”, doprowadził m.in. do tego, 
że łacińskie słowo natio znalazło w nich swoje nowe określenie: the nation, la 
nation, die Nation, niekiedy było to przejęcie dosłowne, tak jak národ w cze-
skiej praktyce językowej. Stało się tak przypuszczalnie już na początku, istniały 
jednak przy tym różne konotacje, co odpowiadało różnym sytuacjom politycz-
nym w danych makroregionach Europy. Pojęcie nation już we wczesnych cza-
sach nowożytnych w angielskim obszarze językowym silnie było powiązane 
z państwowością. Na obszarze środkowoeuropejskim (język niemiecki, czeski) 
było powiązane przede wszystkim z językiem i kulturą. Czasowo odpowiada-
jąca mniej więcej okresowi humanizmu r e f o r m a c j a  (i następująca po niej 
reforma katolicka) oraz powiązana z nią konfesjonalizacja wniosły istotny 
wkład w rozwój języków narodowych, alfabetyzacji i rozprzestrzenianie się 
printed language.

P r z e d s t a w i c i e l e  o ś w i e c e n i a  publikowali poważne releksje nad 
„dumą narodową”, dyskutowali o narodowych cnotach, o specyicznych cechach 
pojedynczych grup etnicznych, nazywanych przez nich narodami. Zaczęły się 
też próby precyzowania, kim są „narodowi wrogowie”. Odbierany już wcześniej 
pozytywnie, termin „naród” osiągnął jeszcze wyższy stopień dowartościowania 
w dobie o ś w i e c e n i o w e g o  r e g i o n a l n e g o  p a t r i o t y z m u wykształco-
nych elit. Przede wszystkim pojawił się postulat konkretnego działania w duchu 
miłości do ojczyzny i jej mieszkańców. Ze świata idei oświeconego patriotyzmu 
pochodzi skierowany do osób wykształconych etyczny imperatyw służenia wła-
snemu narodowi i ojczyźnie (patria). Działo się to na dziesięciolecia p r z e d 
wielką r e w o l u c j ą  f r a n c u s k ą , o której tradycyjna wiedza podręcznikowa 
twierdzi, że dała początek gloryikacji narodu, która z Francji rozprzestrzeniła 
się na całą Europę. Znaczenie tej rewolucji jest natomiast inne. W jej toku poję-
cie narodu wzbogaciło się o nową treść w wymiarze cywilno-społecznym. Naród 
miał tworzyć wspólnotę równoprawnych i działających solidarnie o b y w a t e l i . 
Obowiązkiem każdego obywatela stało się bycie nosicielem postępu i awangar-
dą wolności. W tym przypadku także stwierdzamy głębokie historyczne korzenie 
nabierającej już od średniowiecza coraz większej roli idei obywatelskiej równości 
mieszczan. Co więcej, naród zostaje tu spersoniikowany, staje się kolektywną 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Naród jako fenomen właściwy Europie 9

osobowością, do której jednostka zwraca się w poszukiwaniu ochrony i bezpie-
czeństwa. Jest to rola, jaką wcześniej wypełniał Kościół.

Mam nadzieję, że nie mylę się, twierdząc, że nie tylko samo pojęcie, lecz 
i jego konceptualizacja były fenomenami właściwymi Europie, tzn. z tak pozy-
tywnymi, kompleksowymi ocenami narodowości mamy do czynienia jedynie 
na gruncie europejskim. Na dodatek wszystko to pozostało częścią europejskiej 
świadomości historycznej.

Przejdźmy teraz od pojęciowości do r z e c z y w i s t o ś c i  społecznej. Jest 
faktem, że nie podzielam wyobrażenia Hansa Kohna2, jakoby naród jako wiel-
ka grupa społeczna był następstwem zaistnienia idei narodu (pojmowanej jako 
nationalism). Jak mogę jednak interpretować niepowtarzalność europejskich na-
rodowych procesów formacyjnych, nie narażając się na zarzut argumentacji tele-
ologicznej? Aby to osiągnąć, pozwolę sobie w tym miejscu na krótką g r ę  i n -
t e l e k t u a l n ą . Załóżmy, że w XVIII w. nie istniało słowo „naród” ani jego idea, 
że go nie znano i nie używano (a tym bardziej słowa „nacjonalizm”). Z takim 
założeniem naszkicuję model dobrze nam znanych, postępujących wraz z moder-
nizacją społecznych i kulturowych transformacji. Wyobraźmy sobie, co następu-
je: u progu historii nowożytnej wszystkich europejskich regionów na wschodzie 
i zachodzie – mniej więcej pomiędzy połową XVIII i końcem XIX w. – określić 
można pewien odcinek czasowy, pewien okres, w jakim z a ł a m a ł  s i ę  świat 
późnofeudalnego ancien régime. Nieważne jest, czy nastąpiło to stopniowo, czy 
gwałtownie, wskutek czynników odgórnych czy oddolnych:

1. Doszło do kontestacji bądź wręcz zniesienia starych, zastałych, opierają-
cych się na przywilejach powiązań i zależności.

2. Stary świat systemu patrymonialnego, względnie senioralnego, coraz bar-
dziej tracił swój uniwersalny charakter, stawał się mniej restrykcyjny, ba-
riery stanowe zdawały się tracić swą hermetyczność.

3. Tradycyjna produkcja miejskich cechów została wyparta przez manufak-
tury i przemysł, względnie zmuszona do szukania nowych dróg, podej-
mowania nowych decyzji.

4. Coraz częściej poddawano w wątpliwość religijną legitymację uprzywile-
jowanych, pochodzących z czasów feudalnych autorytetów, kwestionując 
zarazem tradycyjne systemy wartości.

5. Coraz więcej ludzi opuszczało lub przekraczało granice ograniczone-
go patriarchalnie i patrymonialnie świata, w jakim żyły generacje ich 

2  Hans Kohn (ur. w 1891 r. w Pradze – zm. w 1971 r. w Filadeli) – żydowski ilozof i histo-
ryk. W czasie I wojny światowej jako oicer armii austriackiej przebywał w niewoli rosyjskiej. Lata 
1925–1930 spędził w Palestynie, z której przeniósł się do USA. Badacz nowoczesnego nacjonaliz-
mu. Wśród jego wielu prac najczęściej powoływana (i często krytykowana za uproszczoną wizję 
wschodniej formy nacjonalizmu) jest książka The Idea of Nationalism: A Study in Its Origins and 
Background, New York 1944 (przypis red.).

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Miroslav Hroch10

przodków: w poszukiwaniu pracy lub pragnąc osiągnąć wyższy stopień 
wykształcenia.

6. Coraz bardziej powszechna stawała się idea równości wszystkich ludzi 
wobec prawa i instancji państwowych.

Wszystkie te procesy (a można by wymienić jeszcze szereg innych) przebiega-
ły w różnych regionach Europy w różnym czasie – a więc a s y n c h r o n i c z n i e . 
Powszechnym następstwem był pojawiający się wcześniej czy później k r y z y s 
t o ż s a m o ś c i  oraz dezorientacja. Głównie w szeregach ludzi wykształconych 
zrodziła się w konsekwencji tego świadomość, że nastała konieczność szukania 
nowych ilarów bezpieczeństwa, że następuje przeobrażenie przynależności gru-
powej. Przede wszystkim jednak zauważono potrzebę sformułowania nowych 
humanistycznych (obywatelskich) systemów wartości, które zresztą summa sum-
marum w dalszym ciągu czerpały ze spuścizny chrześcijańskiej.

Po osłabnięciu lub wręcz zaniku poczucia przynależności i utożsamiania się 
ze wspólnotą wiejską, patrymonialną lub miejską (np. przy pojawieniu się wątpli-
wości odnośnie religijnej legitymacji przywilejów i monarchii), zaistniało pyta-
nie, jaka jest przynależność jednostki w nowym, „odczarowanym świecie”. Jeżeli 
z urodzenia nie wynikała już żadna nierówność, to sprawą oczywistą stawało się, 
że ludzie wcześniej czy później nie będą już mieli statusu poddanych w podzie-
lonym stanowo i hierarchicznie świecie, lecz będą równoprawnymi członkami 
funkcjonującego na bazie podziału pracy społeczeństwa obywatelskiego. Wraz ze 
wzrostem społecznej mobilności i rozwojem administracji i biurokratyzacji wzro-
sła też intensywność s p o ł e c z n e j  k o m u n i k a c j i , wykraczającej poza grani-
ce tradycyjnej wspólnoty wiejskiej czy miejskiej. Każdy mógł ponadto przez co-
dzienne doświadczenie stwierdzić, że łatwiej można się komunikować z ludźmi, 
którzy używają zrozumiałego języka, w zależności od statusu społecznego – mó-
wionego na co dzień lub pisanego. Doświadczenie to było tym bardziej poucza-
jące, że dzięki rozpowszechniającemu się wolniej czy szybciej o b o w i ą z k o w i 
s z k o l n e m u coraz więcej osób uczyło się abstrakcyjnego myślenia. Byli oni więc 
w stanie wyobrazić sobie dużą liczbę ludzi (w sensie imagined communities Bene-
dykta Andersona), którzy posiadali pewne cechy wspólne, np. mieli tego samego 
władcę, mieszkali w tym samym historycznym kraju, a tym samym mieli wspólną 
przeszłość, mówili zrozumiałym dla siebie nawzajem językiem lub dialektem.

W głowach wykształconej mniejszości powstała lub może raczej uaktywniła 
się świadomość, że relacje i powiązania starego społeczeństwa ulegają stopnio-
wemu rozpadowi, a przynależność jednostek stała się niejasna, przesłonięta mgłą. 
Rozpad ten jawił się jej jako przekształcenie lub rozczłonkowanie skostniałych 
monarchicznych stosunków w opartą na podziale pracy wspólnotę ludzi o rów-
nych prawach, lepiej się rozumiejących, dzielących ten sam los, wspólne interesy 
i mogących dokonywać aktów wzajemnej solidarności. Wizja ta opierała się na 
istniejącej już oświeceniowej koncepcji o j c z y z n y, służenie której winno być 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Naród jako fenomen właściwy Europie 11

powinnością każdej wykształconej osoby. Owo nowe odniesienie pozytywnie od-
bieranej identyikacji wymagało jakiegoś werbalnego określenia – tak na płaszczyź-
nie konkretnej, jak i abstrakcyjnej. Na płaszczyźnie konkretnej pytanie brzmiało: 
jak nazywa się ta ojczyzna, ta patria, z jaką się utożsamiam? Mogła to być nazwa 
istniejącej monarchii – państwa. Tak stało się w Anglii, Szwecji, we Francji, w Ho-
landii. Lecz była to tylko niewielka część Europy. A jak rzecz miała się w innych jej 
częściach? Najważniejsze jednak – jaką drogą miało się dotrzeć do pojęcia abstrak-
cyjnego, abstrakcyjnego określenia owej nowej wspólnoty?

Określenie patria można uznać za adekwatne odniesienie do historycznego 
regionu (świeckiej lub kościelnej proweniencji), a więc do jednostki zdeinio-
wanej przestrzennie. Wiemy też, że regionalna tożsamość w wielu przypadkach 
miała silną, a w pewnych okresach czasowych nawet dominującą pozycję. Owa 
dominująca pozycja nigdy nie była jednak trwała. Bywała podporządkowywana 
państwu lub innej wyższej instancji, zdeiniowanej nie tylko przestrzennie.

W tym miejscu kończymy naszą intelektualną grę. Wiemy wszak, że taka 
wyższa instancja – n a r ó d – jako pojęcie abstrakcyjne mające p o z y t y w n ą 
konotację istniała już we wszystkich ówczesnych językach literackich. W niektó-
rych językach funkcjonowało też pojęcie alternatywne – w języku niemieckim 
np. das Volk, również mające konotację pozytywną. Szukając wyjścia z kryzysu 
tożsamościowego, patriotyczne kręgi wykształcone uznały za rzecz w pełni natu-
ralną, że na określenie nowego obiektu identyikacji w najlepszy sposób nadawać 
się będzie pojęcie „naród”. Dotyczy to bez wyjątku wszystkich wczesnonowożyt-
nych narodów państwowych. Jak rzecz się jednak miała w przypadku non-domi-
nant ethnic groups, z których wykształciła się większość nowoczesnych narodów 
w Europie? Wyjdźmy z założenia, że w Europie n i e  b y ł o  ż a d n e j  r e a l -
n e j  a l t e r n a t y w y do nowych form organizacji społecznej i kulturowych prze-
kształceń społeczeństwa. Nieważne jest przy tym, czy przemiana ta będzie nosić 
miano kapitalistycznej, mieszczańskiej, przemysłowej czy nowoczesnej. Dzisiaj 
nie znamy żadnego innego wariantu struktury nowoczesnego społeczeństwa oby-
watelskiego niż ta, która – wcześniej czy później – odczuwać się zaczęła jako 
naród i którą w Europie do dziś znamy pod pojęciem „n a r o d o w a”.

Powstanie narodu nie było realizacją jakiegoś wypracowanego wcześniej 
programu czy projektu, w oparciu o który należało dokonać reorganizacji spo-
łeczeństwa. Nie było tak, że wielka grupa społeczna zreorganizowała się według 
jakiejś „idei nacjonalizmu”. Istniejące już od wieków i określające grupową toż-
samość pojęcie okazało się po prostu być najlepszym terminem wyrażającym ową 
nową socjokulturową rzeczywistość, która – niezależnie od wszelkiej pojęcio-
wości – wykształciła się w toku owych społecznych przekształceń i po drodze 
„napotkała” pasujące do niej optymalnie pojęcie „naród”.

Dlaczego aż tyle miejsca musiało zająć mi udowadnianie, że mam podstawy, 
aby określać owo spotkanie historycznej pojęciowości i społecznych, obywatel-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Miroslav Hroch12

skich przekształceń jako coś niepowtarzalnie i specyicznie europejskiego? Wspo-
minałem już o inlacji słowa nationalism w dzisiejszej nauce, nie tylko wśród 
socjologów, lecz także (z destrukcyjnym skutkiem) w naukach historycznych. 
Podłożem tej inlacji jest globalne rozprzestrzenienie europejskiej terminologii. 
W ostatnich 60–80 latach na całym świecie powstały nations (tego angielskiego 
terminu używam z rozmysłem) w sposób automatyczny, deklaratywnie prezen-
towane jako wspólnoty tego samego rodzaju co europejski „naród”. Czyniono 
to, mimo że wspólnoty te historycznie kształtowały się inaczej niż narody eu-
ropejskie. Przeważnie wyrastały one z walk o władzę lub wszelkiego typu walk 
wyzwoleńczych, powstawały w sposób mniej czy bardziej losowy, przypadkowy, 
na całkiem innej drodze niż narody w Europie, z czego wynikały dla nich zupełnie 
inne od europejskich cechy. W niektórych krajach doszło celowo do importu eu-
ropejskiego modelu narodu (np. w Chinach Sun Jat-sena) jako instrumentu plano-
wanej odgórnej modernizacji. W obydwu powyższych przypadkach faktycznym 
tłem do powstania nations był w mniejszym czy większym stopniu nationalism. 
Nie były one natomiast dziedzictwem lokalnej historii, w tej bowiem nie było 
żadnej reformacji, żadnego oświeceniowego patriotyzmu, żadnej idei humani-
stycznego zobowiązania intelektualistów itd.

Dziś jednak zarówno narody europejskie, jak i owe nowo stworzone nations 
w całym świecie obejmuje się w sposób niezróżnicowany pojęciem nationalism, 
co czyni z nich niejako formacje społeczne jednakiego rodzaju. Nie ma przy tym 
wystarczającej przestrzeni na skomplikowaną i zróżnicowaną analizę historycz-
nego procesu tworzenia się narodów. O wiele prościej jest przez uproszczone 
uogólnienie zadeklarować nationalism jako zjawisko globalne i decydującą siłę 
sprawczą w modelu tworzenia się narodu – także w przypadku Europy. Przeja-
skrawiając, można stwierdzić, że naród już przed wiekiem stał się europejskim 
towarem eksportowym i w ostatnich dziesięcioleciach powraca tu w formie im-
portu jako nation. Zapomniane zostały stare europejskie korzenie, również histo-
ryczne podstawy narodowej wspólnoty. Jest to legitymacją do dalszej deformacji: 
formowanie się europejskich narodów, względnie ruchów narodowych, a więc ich 
historia, jest interpretowane ahistorycznie przy użyciu współczesnych współrzęd-
nych, których kontekst tworzy afrykański, azjatycki czy południowoamerykański 
nationalism. Europejski świat pojęć doznaje krytycznej oceny według kryteriów 
globalnej (ewentualnie nawet postmodernistycznej) współczesności.

Los chciał, że ów proces niehistorycznej deformacji i polityzacji nie dotknął 
badań regionalnych. Czy to przypadek? Wręcz przeciwnie. Jest to zjawisko zna-
czące, gdyż zdaje się pokazywać, że zarówno pojęcie „region”, jak i odpowia-
dająca mu rzeczywistość nie kwaliikowały się jako towar eksportowy. Badanie 
procesów regionalnych nie przydaje zapewne zbyt wielkiego prestiżu ani nie do-
starcza pretekstów dla roszczeń o władzę. W odróżnieniu od tzw. badań nad na-
cjonalizmem badania regionalne w swej istocie niemal nie zostały dotknięte zja-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Naród jako fenomen właściwy Europie 13

wiskiem polityzacji czy globalizacji. Sytuacja ta jednak w ostatnim czasie niestety 
się zmieniła. Jest zasługą Unii Europejskiej, iż polityczna poprawność nakazuje 
przeciwstawiać europejskie regiony (jako komponenty integracji europejskiej) 
narodom. Jest to przy tym jedynie kwestia rozłożenia akcentów, a nie deformacja.

Dochodzę tutaj do dotąd otwartej, względnie niewystarczająco zbadanej, 
kwestii historii formowania się narodów: dlaczego i w jakich warunkach część 
wspólnot etnicznych rozwinęła się w samodzielne n a r o d y, podczas gdy inne 
funkcjonowały w ramach innych narodów jedynie jako w s p ó l n o t y  r e g i o -
n a l n e? Jako obiekt badań region stał przez dziesięciolecia w cieniu narodu. 
Teraz wysuwa się go na pierwszy plan. W kontekście wspomnianych powyżej 
politycznych intencji ma to z pewnością swoją motywację. Choć naród pojmo-
wany jest jako podstawowa formacja moderny, to tożsamość narodowa nie była 
tożsamością jedyną. Już w ramach procesów formowania się narodów jako istotna 
alternatywa do narodu pojawiła się tożsamość regionalna (w przypadkach mar-
ginalnych: miejska). W okresie przednowoczesnym istniały przecież liczne re-
giony, w których po części silnie wykształciła się lokalna tożsamość. Tożsamość 
ta w niektórych regionach zachowała się, w innych została zdominowana przez 
tożsamość narodową, będącą niekiedy kumulacją szeregu tożsamości regional-
nych. Co decydowało o tym, że w niektórych regionach mieszkańcy przekształcili 
się w członków narodu, a w innych nie? 

Tylko w niektórych regionach aktywiści określali swoje wspólnoty etniczne 
od początku jako naród. Chodziło w tych przypadkach przede wszystkim o nie-
gdysiejsze organizmy państwowe, takie jak Czechy, Węgry, Norwegia. W szeregu 
innych regionów wykształciła się pierwotnie tożsamość regionalna, która zamie-
niła się w tożsamość narodową, tak w przypadku Słowaków, Finów, Słoweń-
ców, Flamandów, Katalończyków. Próby przekształcenia tożsamości regionalnej 
w narodową czasami kończyły się jednak niepowodzeniem, np. w przypadku 
Bretończyków, Morawian czy Dalmatyńczyków. Dzisiaj nie toczy się już zresztą 
znanych z XIX w. sporów o nacje „historyczne” i „niehistoryczne”, nie jest też 
szczególnie trudno zostać uznanym jako naród. Problemy i konlikty rozpoczyna-
ją się tam, gdzie chodzi o państwową suwerenność, a więc o „secesję”, o to, by 
z narodu uczynić nation, o wolę stworzenia państwa w rozumieniu angielskim. 
W takich sytuacjach do głosu ponownie dochodzi h i s t o r i a: przypomina się 
utracone prawa, stare rany, wygrane i przegrane bitwy – i rzecz zaczyna funk-
cjonować. Mogliśmy to właśnie obserwować na przykładzie Szkocji i Katalonii.

Jeżeli chcemy interpretować i rozumieć powstawanie narodu, musimy 
uwzględnić jego wymiar historyczny, świadomość historyczną itd. Nie jest to wa-
runkiem w przypadku regionów. W początkach kształtowania się nowoczesnych 
narodów historia narodowa była zresztą niekiedy kontynuacją historii krajowej, 
a więc historią autonomicznych historycznych jednostek. W przypadku Katalonii 
i Szkocji argumenty historyczne są co prawda ważne, lecz ogólna tendencja wska-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Miroslav Hroch14

zuje na to, że obecnie mamy do czynienia ze zwrotem antyhistorycznym. Aby zo-
stać narodem, nie potrzebujemy już historii aż tak, jak to było w XIX w. Wskutek 
wyraźnego osłabienia świadomości historycznej naród może dziś funkcjonować 
także bez  wymiaru  h i s t o r y c z n e g o. Europa powiela tutaj model nations 
funkcjonujący w skali globalnej. Pytanie o rozwój świadomości historycznej po-
jawia się więc tylko z rzadka. Najważniejsze jest to, że coraz mniejszym zaintere-
sowaniem zdaje się cieszyć również historia powstawania własnego narodu.

Dochodzę tym samym do końcowej fazy moich rozważań. Co oznacza dzi-
siaj naród, narodowa tożsamość w Europie, jaką rolę odgrywa narodowość dla 
kontynentu, któremu niegdyś nadawała ton? W perspektywie makrohistorycznej 
i ogólnoeuropejskiej uwagę zwraca całkiem istotna różnica w stosunku do XIX w. 
P a ń s t w o  n a r o d o w e stało się w dzisiejszej Europie zjawiskiem zwyczaj-
nym. Stwierdzić dziś można tylko całkiem ograniczoną liczbę narodów ufor-
mowanych w pełni w XIX w., które pozostają bez państwa – dotyczy to niemal 
wyłącznie zachodu Europy. Należy jednak przypomnieć, że większość dzisiej-
szych narodów europejskich powstawała bez własnego państwa. Znaczy to, że 
dość duża część ich elit politycznych w XIX w. wcale nie tęskniła za własną 
państwowością. Nie jest to jedyna gruntowna przemiana, jaka od XIX w. zosta-
ła zarejestrowana w toku rozwoju grupy społecznej nazywanej narodem. Jeśli 
bowiem porównamy wspólnotę, która wytworzyła się w okresie formowania 
się narodu jako wielkiej grupy społecznej w XIX w. i która była uznawana za 
naród, z tym, co dziś jako rzeczywistość społeczna określane jest w wymiarze 
globalnym jako nation, wówczas odkryjemy tak istotne różnice, iż dla radykal-
nego sceptyka byłoby to podstawą do twierdzenia, że stary „klasyczny” naród 
(jako wspólnota) funkcjonuje jeszcze tylko w formie zachowanych narodowych 
instytucji i jako aktualizowane wspomnienie. Tak radykalnie sformułowana 
teza jest trudna do utrzymania, lecz dostrzegam w niej pewne racjonalne sed-
no. W okresach kryzysowych to, co narodowe, staje się oczywiście dla części 
ludności ostatnim bezpiecznym odniesieniem, dla innej części jest to jednak 
dogodny instrument politycznej autopromocji.

Narodu nie uznaje się już dziś za wartość samą w sobie, na pierwszy plan 
wysunęło się natomiast (zorganizowane na bazie państwa narodowego) społe-
czeństwo obywatelskie. Większość narodów posiada obecnie własne państwo 
i można zapewne przyjąć, że przejście od obarczonego specyiczną emocjonal-
nością pojęcia „naród” do chłodno racjonalnej, administracyjnej, względnie so-
cjopolitycznej rzeczywistości państwa narodowego na płaszczyźnie narodowej 
oddziałuje w sposób demobilizujący. Wdzięcznym zadaniem badawczym byłoby 
sprawdzenie, czy emocjonalna siła przyciągania społeczeństwa obywatelskiego 
jest w naszej dobie porównywalnie tak silna, jak owa społeczeństwa narodowe-
go w XIX w. Naród jako zinstytucjonalizowana rzeczywistość przeżył w naszej 
europejskiej ojczyźnie istotną przemianę. Egzystencja narodowa stała się przez 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Naród jako fenomen właściwy Europie 15

ogólne rozprzestrzenienie państw narodowych egzystencją pańs twową, a to, co 
narodowe, stało się wskutek tego przedmiotem politycznych w a l k  o  w ł a d z ę , 
w ramach których jest manipulowane i sterowane. Mówiąc krótko, mamy wraże-
nie, że wspólnota narodowa, dla której było się gotowym pracować i ewentualnie 
ponosić oiary i która była uznawana za centrum securitatis, stopniowo przestaje 
wypełniać swoją pierwotną rolę:

1. Imperatyw humanistyczny głoszący, że w służbie narodowi win-
no się służyć ludzkości, jest dosyć obcy dzisiejszemu neoliberalnemu 
indywidualizmowi.

2. Pojęcie „interesy narodowe” jest nadużywane przeważnie jako polityczny 
slogan dla celów politycznej agitacji i nie jest tajemnicą, że przeważnie 
jest to jedynie interes pojedynczych grup obywateli.

3. A jeśli już słowa o narodowych interesach bierze się poważnie, to odnosi 
się to do państwowej konkurencyjności w handlu i przemyśle. Klasyczna 
wiara w postępowość zorganizowanej narodowo wspólnoty jest odrzuca-
na jako staroświecka, a przynajmniej poddawana w wątpliwość.

4. Pozostało już niewiele narodowych kodów, które opierały się na wspól-
nocie historycznych tradycji. Historia odgrywa rolę jedynie marginalną, 
a świadomość historyczna ogranicza się przeważnie do dziejów współ-
czesnych, służących jako instrument walki politycznej.

5. Typowa dla „klasycznego” okresu narodów wspólnota wysokiej kultury 
i kultury ludowej, na której opierały się kulturalne narodowe kody, prze-
minęła. Powiększa się przepaść pomiędzy kulturą wysoką wąskiej war-
stwy intelektualnej elity i kulturą silnie zglobalizowaną (tzn. nienarodo-
wą), rozpowszechnianą przez środki masowego przekazu. Owa medialnie 
zglobalizowana (i zamerykanizowana) kultura stopniowo wypiera bądź 
marginalizuje kultury narodowe.

6. W związku z tym swoją pozycję na najwyższych stopniach narodowych 
wartości i symboli traci coraz bardziej także narodowy język i kultura.

7. Deicyty te tylko po części są substytuowane przez siłę, z jakiej wynika 
nowa, nieznana w XIX w. tożsamość: przez sport jako widowisko dla mas.

Symptomatyczny jest właśnie ten ostatni punkt: narodowa tożsamość opiera 
się na widowisku dla mas, które od reprezentantów narodu oczekują sukcesu, 
same nie czując się zobowiązane, by dla owego narodu coś uczynić. Fakt, że naro-
dowa egzystencja dla obywateli niemal wszystkich europejskich państw narodo-
wych stała się czymś samo przez się zrozumiałym oraz wynikająca z tego erozja 
tego, co narodowe, nie wyklucza istnienia reliktów lub przybierających zmienione 
formy manifestacji narodowej tożsamości – w sensie tak pozytywnym, jak i ne-
gatywnym. Za pozytywne relikty uznaję przede wszystkim demonstrację ważkiej 
społecznie n a r o d o w e j  s o l i d a r n o ś c i, przejawiającej się przede wszystkim 
w sytuacjach kryzysu i w obliczu katastrof. Jako znaczący przykład można tu wy-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Miroslav Hroch16

mienić niemieckie zjednoczenie. Silne demonstracje solidarności przejawiają się 
przy klęskach żywiołowych, takich jak powódź czy trzęsienie ziemi.

Wśród reliktów n e g a t y w n y c h wymienia się przeważnie odnotowaną po 
upadku systemu realnego socjalizmu nagłą eksplozję nacjonalizmu w niektórych 
krajach postkomunistycznych. Mieliśmy do czynienia w tych przypadkach z krót-
ką repryzą ruchów narodowych, przebiegających w warunkach analogicznych do 
tych, jakie określiłem jako „klasyczne” warunki kryzysu tożsamości. Tym razem 
nastąpiło to jednak w warunkach wysoko rozwiniętej komunikacji społecznej, 
silny był przy tym element politycznej walki o władzę. Zjawiska eksplozji na-
cjonalizmu nie łączyłbym z zyskującymi ostatnio ponownie na sile przejawami 
ksenofobii. Tą uważam raczej za relikt niezmiennych przednarodowych feno-
menów antropologicznych, relikt, któremu nieobce jest stosowanie terminologii 
nacjonalistycznej.

Nieprzemyślane stosowanie pojęcia „nacjonalizm” sprawiło, że w nauce 
(i polityce) doszło do serii nieporozumień i błędnych interpretacji, które były wy-
nikiem naiwnego mylenia ze sobą k u l t u r o w o całkiem r ó ż n i e  u g r u n t o -
w a n y c h społecznych formacji tylko dlatego, że otrzymały one taką samą nazwę. 
Autochtonicznie europejskie pojęcie „naród” (oraz „nacjonalizm”) zostało prze-
niesione drogą samowolnego przywłaszczenia jako oczywista rzeczywistość do 
krajów nieeuropejskich, czemu towarzyszyła przeważnie medialna manipulacja, 
w której na próżno szukalibyśmy odniesień do takich wartości, jak kultura, wspól-
notowość czy solidarność. W tym przypadku także w sposób wzorcowy przejawia 
się wspomniane już metodyczne niebezpieczeństwo mylenia p o j ę c i a  z  r z e -
c z y w i s t o ś c i ą. Wskutek tej pomyłki jedno i to samo słowo określa w różnych 
warunkach socjokulturowych całkiem różne segmenty społeczne, względnie typy 
politycznie zorganizowanych wspólnot dysponujących różnymi doświadczeniami 
historycznymi. To, co w Europie jeszcze na początku XX w. nazywało się naro-
dem, funkcjonuje we współczesnej Europie jako p o z ó r  i  w s p o m n i e n i e. 
To natomiast, co określiłem tu jako nation, jest społeczną i kulturową wspólno-
tą c a ł k o w i c i e  r ó ż n ą od tego, czym w Europie był (i czym w formie re-
liktów jeszcze jest) naród. Odnosi się to zarówno do historii powstania narodu, 
jak i jego dzisiejszego oblicza. Słowo nationalism cyrkuluje przy tym wszystkim 
jako winieta, którą można naklejać na dowolne obiekty. Analiza nieadekwatności 
importowanej z Europy pojęciowości i afrykańskiej lub azjatyckiej rzeczywisto-
ści jest z pewnością fascynującym, czekającym jeszcze na realizację zadaniem 
badawczym.

***

Do czego współczesnej Europie potrzebny jest właściwie naród? Mógłby się 
on stać dla Europy przydatny jako oddziałujący emocjonalnie instrument pozy-

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS



Naród jako fenomen właściwy Europie 17

tywnej identyikacji, jako gwarant zasady odpowiedzialności za ponadpersonalną 
wspólnotę, jako świadoma solidarność z narodowym kolektywem, jako nosiciel 
dbałości o narodową kulturę. Inspirujące może być przekonanie, że przez kon-
struktywną pracę dla narodu jednocześnie służy się ludzkości. Taka koncepcja 
narodu w większości krajów już jednak nie występuje, co najwyżej wegetuje jako 
wspomnienie, jako (uznawane za staromodne) memento, jako lieux de memoire. 
To, co dziś faktycznie funkcjonuje jako naród, jest mnogością teatrów prezentu-
jących polityczne ekshibicje i walkę o władzę, której tłem są interesy indywidu-
alne bądź partyjne. To, co jest specyicznie narodowe, coraz silniej jest wypierane 
przez aktywność sił ponadnarodowych, np. w handlu czy kulturze. Odważam się 
twierdzić, że t a k i naród nie jest dla przyszłości Europy niczym szczególnie 
przydatnym. Z historycznym, europejskim narodem też nie ma on zbyt wiele 
wspólnego. Powrót do przeszłości jest natomiast niemożliwy. Klasycznych cnót 
narodowych nie można odgórnie zrewitalizować, byłaby to co najwyżej przykra 
farsa. Jedyna nadzieja w tym, że dokona się ich konserwacji na wyższej płasz-
czyźnie jako części składowej tzw. wartości europejskich. To pozostanie chyba 
jednak tylko marzeniem.

Tłumaczenie z języka niemieckiego
Wieńczysław Niemirowski

SUMMARY

This paper presents two arguments, which have not yet been formulated: 1) European nations 
did not arise as a product of “nationalism” but are the result of an asynchronous, deep identity cri-
sis, occurring in Europe with modernization processes, which questioned old social relations and 
value systems. New proto-civil society (strictly speaking: his protagonists) has been formed later as 
a nation, whereas the concept of a nation had been existing for a long time before and with positive 
connotations, 2) authorities and administrative systems, which in today’s world is deined in English 
as “nations” are the product of a phenomenon known as “nationalism” and not fall into the same cat-
egory as bearing the same name communities in Europe. Vague and ambiguous concept of “nation-
alism” is used incorrectly as a tool of causal analysis of the processes the formation of European na-
tions. This leads to distortion of European history and to unproductive and leading astray discussion 
about the nature and meaning of an idea called “nationalism”. When examining the phenomenon 
of nations in Europe, it is necessary to check the origin of the concepts and possible areas of use.

Keywords: nation; nationalism; Eastern Europe; history; modernization

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 12/01/2026 04:51:21

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

